GENTA HREDAYA Volume 9 No 1 April 2025 P ISSN 2598-6848
E ISSN 2722-1415

MAKNA PEMENTASAN TARI PENDET PEMENDAK DALAM PIODALAN DI
PURA AGUNG MPU KUTURAN STAH NEGERI MPU KUTURAN SINGARAJA

Oleh
Gede Adi Tiana!, Nyoman Suardika?, dan I Made Gami Sandi Untara’
Sekolah Tinggi Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan Singaraja
e-mail: adityabagus554@gmail.com!, mangevo22@gmail.com?, gamisandi@gmail.com?

ABSTRACT

The pendet pemendak dance is a dance performed during the piodalan ceremony at the Pura
Agung Mpu Kuturan. The purpose of this dance is as a symbol of welcoming Ida Bhatara to be
able to witness the implementation of the piodalan so that it can run smoothly. Based on the
background above, in this study there are three formulations of the problem that will be
discussed, including: 1) What is the form of the pendet pemendak dance in the piodalan
ceremony at the Pura Agung Mpu Kuturan STAH Negeri Mpu Kuturan Singaraja?, 2) What is
the function of the pendet pemendak dance in the piodalan ceremony at the Pura Agung Mpu
Kuturan STAH Negeri Mpu Kuturan Singaraja?, 3) What is the meaning of the pendet
pemendak dance in the Ida Bhatara mendak ritual at the Pura Agung Mpu Kuturan STAH
Negeri Mpu Kuturan Singaraja?. The theoretical basis used in this study are: Structural
Functional Theory, and Symbolic Interactionism. The methods used in collecting data are:
observation methods, literature studies, and interview techniques. The collected data were
analyzed using the steps of data collection, data reduction, data presentation, and data
conclusion. The results of the research and data analysis showed: 1) The form of the Pendet
Pemendak dance can be seen from the structure of the Pendet Pemendak dance, the costume
of the Pendet Pemendak dance, and the means carried by the Pendet Pemendak dance. 2) The
function of the Pendet Pemendak dance can be seen from the social function, the function of
preserving culture, and the religious function. 3) The meaning contained in the Pendet
Pemendak dance is the philosophical meaning, the aesthetic meaning, and the symbolic
meaning. From the data analysis, it can be concluded: That the Pendet Pemendak dance has a
form of performance that can affect the appearance and sacredness of this dance. This Pendet
Pemendak dance has several functions that can provide benefits to the community, especially
in the STAHN Mpu Kuturan campus. This Pendet Pemendak dance has a very deep meaning
and can be used as a guideline in preserving a culture.

Keywords: pendet pemendak dance, philosophical meaning

I. PENDAHULUAN tradisi Bali, tarian sering digunakan sebagai

Bali dikenal sebagai salah satu pusat bentuk komunikasi atau persembahan
kebudayaan di Indonesia, dengan seni tari kepada para dewa, roh leluhur, atau entitas
yang menjadi bagian integral dari kehidupan spiritual lainnya. Di Bali terdapat tradisi tari
masyarakatnya. Seni tari di Bali tidak hanya yang mencerminkan nilai-nilai budaya dan
berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga spiritual, di mana banyak tarian diciptakan
memiliki peran penting dalam ritual untuk tujuan keagamaan. Tarian ini sering
keagamaan dan kehidupan sehari-hari. kali  dipersembahkan sebagai  wujud
Tarian-tarian ini memiliki makna simbolis penghormatan kepada dewa-dewi dalam
yang mendalam, sebagai media penghubung kepercayaan Hindu Bali. Fenomena ini
antara manusia dan alam spiritual. Dalam mencerminkan kesinambungan hubungan

TIANA, DKK



erat antara satu generasi dengan generasi
berikutnya, sebuah ikatan yang telah kokoh
terjalin sejak zaman dahulu dan terus
memperkuat hubungannya hingga saat ini.

Tradisi-tradisi budaya adalah roh
agama karena merupakan produk nilai-nilai
yang ditanamkan oleh agama di dalam
masyarakat (Punia, 2007:129). Salah satu
manifestasi yang mencolok dari kekayaan
tradisi ini adalah melalui pelaksanaan
upacara adat, terutama dalam bentuk
peringatan suci yang dikenal sebagai odalan.
Piodalan atau odalan memegang peranan
penting dalam mengekspresikan rasa bhakti
dan penghormatan terhadap Ida Sang Hyang
Widhi Wasa dengan segala manifestasinya.
Upacara ini diwujudkan dalam bentuk
persembahan yang kaya simbolisme,
mencakup sesajen, tarian sakral, dan puja
bakti sebagai ungkapan syukur. Pelaksanaan
piodalan di setiap pura memiliki nuansa
yang unik, sejalan dengan keberagaman
tradisi maupun adat istiadat yang berlaku
pada tiap-tiap Desa (desa, kala, dan patra).
Piodalan bukan hanya sekadar upacara
keagamaan, melainkan juga momentum
yang memupuk solidaritas dan rasa
kebersamaan antar individu.

Berbicara tentang seni tari, salah satu
contoh yang mencolok adalah tari pendet,
tari pendet yang khusus ditampilkan sebagai
ungkapan suci dalam menyambut kehadiran
Hyang Widhi Wasa. Di Bali banyak jenis
tari pendet yang dikembangkan di
masyarakat antara lain tari pendet untuk
menyambut tamu, pendet pemendak dan
pendet pemendak puspa hredaya (Valentina,
2023:2). Tari pendet, dengan keelokan
gerakannya dan pesan spiritual yang
terkandung, diungkapkan secara khusus
dalam serangkaian piodalan di pura atau
tempat suci agama Hindu. Seni tari di Bali
terbagi menjadi tiga jenis, yaitu tari wali, tari
babali, dan tari balithan yang kemudian
digunakan sebagai pelengkap kegiatan
upacara keagamaan (Parmajaya, dkk., 2017:
99).

Salah satu bentuk khusus dari Tari
pendet dalam konteks upacara adalah Tari
pendet pemendak, yang dilakukan sebagai

TIANA, DKK

bagian dari prosesi penyambutan roh leluhur
atau dewa yang dipercaya turun dari
kayangan ke bumi. Tari pendet pemendak
menjadi salah satu rangkaian upacara
piodalan yang ditampilkan setiap enam
bulan sekali di Pura Agung Mpu Kuturan.
Tari pendet pemendak menjadi sebuah
penampilan yang sangat dinantikan dan
dipandang sebagai simbol keagungan seni
budaya di Pura Agung Mpu Kuturan, di
mana penampilannya menjelma menjadi
sebuah tradisi fenomenal yang berulang
setiap enam bulan sekali. Tarian ini tidak
hanya sekadar representasi gerakan yang
indah, tetapi juga sarana pemujaan kepada
Hyang Widhi Wasa.

Penampilan gamelan memperkaya
pengalaman  seni  pertunjukan  dan
memperdalam makna spiritual dari setiap
gerakan tarian pendet pamendak yang
ditampilkan di Pura Agung Mpu Kuturan.
Nada-nada yang tercipta tidak hanya
dianggap sebagai bentuk seni belaka, tetapi
sebagai saluran spiritual yang
menghubungkan pemain dan pendengar
dengan dunia rohaniah. Lontar prakempa
mencantumkan berbagai laras dalam vokal
(suara) yang disebut sebagai suara yaitu:
mantra, Sruti, agosa, anogosa, undanlya,
anudantya,  andanasika dan  buhloka
(Donder, 2005:18). Tari pendet pemendak
bukan hanya sekadar persembahan seni,
melainkan sebuah ritual yang membawa
masyarakat STAH N Mpu Kuturan lebih
dekat dengan aspek spiritual dan nilai-nilai
keagamaan mereka.

Melalui tari pendet pemendak,
masyarakat ~ kampus = menggambarkan
kesungguhan  dan  dedikasi  untuk

menjunjung tinggi ajaran weda memperkaya
pengalaman keagamaan bagi seluruh
masyarakat kampus. Setiap gerakan yang
disajikan bukan hanya mengandung estetika
seni, melainkan juga menjadi pernyataan
kuat tentang kekayaan budaya dan kearifan
lokal yang dijunjung tinggi. Dengan
demikian, tari pendet pemendak bukan
hanya menjadi pertunjukan seni, tetapi
sebuah sarana yang mendalam untuk
memupuk rasa spiritualitas, menggali



kearifan lokal, dan memelihara nilai-nilai
agama. Melalui kajian ilmiah ini, diharapkan
masyarakat, peneliti, dan peminat seni
tradisional dapat memperkuat apresiasi
terhadap warisan budaya ini. Pemahaman
yang lebih mendalam akan mendorong
penghormatan yang lebih besar terhadap
keindahan tari pendet dan mempertahankan
keaslian serta nilai-nilai  spiritualnya.
Dengan demikian, kajian ilmiah ini tidak
hanya menjadi suatu pencapaian akademis,
tetapi  juga kontribusi nyata untuk
melestarikan dan memperkaya warisan seni
tradisional Bali.

II. PEMBAHASAN
2.1 Sejarah Kampus
Kuturan Singaraja
Menurut data buku profil Sekolah
Tinggi Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan
Singaraja (2021), STAHN Mpu Kuturan
Singaraja dimulai dari PGAHN Singaraja
pada tahun 1967 yang didirikan oleh Dirjen
Bimas Hindu dan Buddha, 1.B.P. Mastra.
kemudian berubah menjadi APGAH
berdasarkan SK Kemenag RI Nomor 588
tanggal 25 Mei 1993, yang menetapkan
pendirian Akademi Pendidikan  Guru
Agama Hindu Negeri (APGAH Negeri)
Denpasar. Peresmian dilakukan oleh
Menteri Agama RI, Dr. dr. Tarmisi Taher,
dengan Drs. I Gde Sura sebagai direktur
pertamanya. Gedung PGAHN di Singaraja
dialihfungsikan  menjadi  Kampus 1l
APGAH Negeri Denpasar berubah status
menjadi Sekolah Tinggi Agama Hindu
Negeri (STAHN) Denpasar melalui Keppres
RI Nomor 20 Tahun 1999 pada 3 Maret
1999, dengan Drs. I Wayan Suarjaya, M.Si.,
sebagai ketua. Selanjutnya, berdasarkan
Keputusan Presiden RI Nomor 1 Tahun
2004, STAHN Denpasar diubah menjadi
(IHDN) Denpasar. Peresmian institut
dilakukan pada 23 Maret 2005 di Bangli
oleh Menteri Agama RI, M.H. Basyuni,
dengan Drs. I Gede Rudia Adiputra, M.Ag.,
sebagai rektor pertama. Pada masa itu,
kampus di Singaraja diubah menjadi
Kampus II.

STAHN Mpu

Jumlah mahasiswa di Kampus II
Singaraja terus bertambah setiap tahun,
tetapi pada akhir 2014, minat masyarakat
untuk kuliah di sana menurun akibat proses
administrasi yang rumit. Mahasiswa di
Singaraja harus pergi ke Denpasar untuk
mengurus administrasi, sementara jarak
yang jauh membuat dosen jarang mengajar
di Singaraja. Untuk mengatasi masalah ini,
Prof. Dr. I Wayan Suarjaya, M.Si.,
berkoordinasi dengan Rektor IHDN
Denpasar, Prof. Dr. I Nengah Duija, M.Si.
Dengan persetujuan rektor, pada 3 Januari
2015, setelah perayaan Hari Amal Bhakti
Kementerian Agama (HAB), dibentuk
panitia untuk memisahkan Kampus II IHDN
Denpasar di Singaraja menjadi STAH
Negeri Mpu Kuturan Singaraja. Hal ini
resmi ditetapkan melalui Surat Keputusan
Rektor IHDN Denpasar Nomor
IHN/025/KEP/2015 tanggal 2 Januari 2015
yang ditandatangani oleh Prof. Dr. I Nengah
Duija, M.Si.

Setelah peresmian, Prof. Dr. I Made
Suweta, M.Si., ditunjuk sebagai Ketua
STAHN Mpu Kuturan Singaraja untuk

periode  2016-2020.  Selama  masa
kepemimpinannya, 1a berhasil
mengupayakan  pembangunan  gedung

kampus empat lantai di Jalan Pulau
Menjangan, Banyuning, dengan dukungan
dari Pemerintah Provinsi Bali di bawah
Gubernur I Made Mangku Pastika. Selain
itu, ia juga sukses membuka program
pascasarjana berdasarkan Keputusan Dirjen
Bimas Hindu Kementerian Agama RI
Nomor 176 Tahun 2017. Pada 20 Juli 2020,
Dr. 1 Gede Suwindia, M.A., diangkat
sebagai Ketua STAHN Mpu Kuturan
Singaraja melalui SK Menteri Agama
Nomor 019010/B.11/3/2020.  Pelantikan
dilakukan oleh Menteri Agama RI, Fachrul
Razi, di auditortum H. Rasyidi, Gedung
Kementerian Agama RI, Jakarta, pada
Kamis, 23 Juni 2020.
2.2 Sejarah Pura Agung Mpu Kuturan
Sejarah berdirinya Pura Agung Mpu
Kuturan tidak lepas dari keberadaan
Kampus STAHN Mpu Kuturan Singaraja
yang berada di JI. Pulau Menjangan,

TIANA, DKK



Kelurahan Banyuning, Singaraja. Pura
Agung Mpu Kuturan sendiri merupakan
tempat bersembahyang untuk seluruh civitas
akademika kampus STAHN Mpu Kuturan
Singaraja sekaligus sebagai Lab Praktik
Keagamaan. Sejarah berdirinya Pura Agung
Mpu Kuturan dimulai dengan kedatangan
Dr. T Gede Suwindia, M.A. ke kampus
STAHN Mpu Kuturan Singaraja di
Banyuning setelah dilantik sebagai ketua
STAHN. Beliau melakukan
persembahyangan dan melihat pelinggih
turus lumbung dari batang pohon dadap,
serta menempatkan Ida Sesuhunan Mpu
Kuturan melalui proses nunas di Pura
Silayukti. Melihat kondisi parahyangan
yang sederhana di tengah megahnya gedung
kampus, Dr. I Gede Suwindia bersama
jajaran mulai memperjuangkan
pembangunan pura, berkomunikasi dengan
Dirjen Bimas Hindu, Dr. Tri Handoko Seto,
untuk membahas rencana tersebut. Pada
Agustus 2021, upacara ngeruak menandai
dimulainya pembangunan pura yang
dibiayai dari dana DIPA Dirjen Bimas
Hindu Kemenag RI Tahun 2021 dan
dikerjakan oleh PT. Megah Tama Perkasa.
Upacara melaspas alit dilaksanakan pada 18
Desember 2021 agar pura bisa difungsikan
sebagai tempat persembahyangan,
meskipun pada saat itu pura masih dalam
tahap pembangunan. Pada 2022, tahap
kedua pembangunan dilanjutkan dengan
fokus pada ukiran khas Buleleng
menggunakan batu paras abasan, yang
sesuai dengan konsep arsitektur pura yang
selaras dengan tagline kampus STAHN
Mpu Kuturan, yaitu "Green, Art, Smart, and
Spiritual Campus."

Pada Oktober 2022, digelar Upacara
Karya Agung Mamungkah Wrespati Kalpa
Utama Ngenteg linggih Pura Agung Mpu
Kuturan, = dengan  puncak  upacara
dilaksanakan pada 22 Oktober 2022.
Upacara ini ditutup oleh Sang Katrini Katon,
diwakili oleh Ida Pedanda Nyoman
Kemenuh, Ida Pedanda Budha, dan Ida Rsi
Bhujangga Waisnawa Kertha Nanda. Berkat
dedikasi Dr. I Gede Suwindia, S.Ag., M.A.
dan timnya, serta dukungan civitas

TIANA, DKK

akademika STAHN Mpu Kuturan Singaraja,
pembangunan Pura Agung Mpu Kuturan
akhirnya terwujud dan ditetapkan sebagai
pura resmi kampus yang berlokasi di
Banyuning, Buleleng, Bali. Nama Pura
Agung Mpu Kuturan dipilih karena dirasa
cocok dan sesuai, mengingat Mpu Kuturan
adalah tokoh spiritual Hindu yang berjasa
dalam menyatukan umat Hindu di Bali.
Semangatnya  menginspirasi  pendirian
STAHN Mpu Kuturan sebagai institusi
pendidikan Hindu dan landasan spiritual
bagi civitas akademika. Ida Bhatara Mpu
Kuturan distanakan di gedong suci Pura
Agung Mpu Kuturan melalui proses nunas
di Pura Silayukti, dan patungnya yang
terbuat dari kayu cendana asli dianggap

sebagai  simbol  spiritualitas  tinggi,
memberikan makna sakral dalam tradisi
umat Hindu di Bali.

2.3 Tari Pendet Pemendak dalam

Piodalan Pura Agung Mpu Kuturan
Piodalan  adalah  upacara atau
perayaan keagamaan dalam agama Hindu di
Bali yang dilakukan untuk menghormati dan
memuja  Tuhan.  Wiguna  (2022:3)
menjelaskan bahwa Piodalan / pujawali /
petoyan merupakan peringatan hari lahirnya
sebuah tempat suci umat Hindu. Karya
Pemuput Bhakti Penerus yang dilaksanakan
tanggal 8 Pebruari 2025, merupakan salah
satu upacara penting yang dilaksanakan
sebagai bagian dari proses spiritual dalam
menjaga kelangsungan keberadaan Pura
Agung Mpu Kuturan. Upacara ini adalah
bagian dari upacara ngenteg linggih yang
dilaksanakan dua tahun sebelumnya.
Ngenteg yang diartikan sebagai ketetapan /
selalu serta /ingih yang di artikan sebagai
tempat.

Manuaba (dalam Adnyana 2020:125)
menguraikan bahwa upacara ngenteg
linggih adalah upacara yadnya atau karya
yang ditujukan untuk mengukuhkan
kembali kedudukan atau [linggih niyasa
tempat suci sebagai pemujaan Ida Sang
Hyang Widhi, Tuhan Yang Maha Esa, baik
berupa padmasana, sanggah pemerajan
ataupun pura setelah selesai dibangun.
Maksud dan tujuan upacara ngenteg linggih



adalah untuk menyucikan dan
mensakralkannya sthana Hyang Widhi dan
manisfestasi-manifestasinya, sehingga
bangunan itu memenuhi syarat sebagai
niyasa  (simbol)  objek  konsentrasi
pemujaan. Pada saat Tuhan Yang Maha Esa
sudah melinggih di pura tersebut maka umat
akan dapat memohon anugrah serta
mendekatkan diri kehadapan-Nya.

Pelaksanaan piodalan di Pura Agung Mpu

Kuturan terdapat beberapa tahapan-

tahapannya.

Tari pendet pemendak merupakan
salah satu tarian yang sangat dihormati dan
menjadi bagian penting dalam upacara
piodalan di Pura Agung Mpu Kuturan.
Tarian ini menggambarkan persembahan
yang tulus kepada lingga stana Mpu
Kuturan, yang memiliki peranan besar
dalam pengembangan sistem tradisi budaya
dan agama Hindu di Bali. Mpu Kuturan
dikenal sebagai sosok yang berjasa dalam
membangun dan memperkenalkan ajaran-
ajaran Hindu yang hingga kini masih
menjadi pedoman hidup masyarakat Bali.
Tarian ini juga menjadi simbol betapa
pentingnya menjaga dan melestarikan
ajaran-ajaran agama Hindu, yang telah
mengakar kuat. Dengan demikian, tari
pendet pemendak merupakan bentuk rasa
terima kasih dan pengakuan terhadap jasa-
jasa Mpu Kuturan yang telah membentuk
tradisi dan budaya Hindu yang hidup hingga
sekarang. Tari pendet pemendak para
penarinya biasanya wanita, dengan gerakan
yang lembut dan anggun, menggambarkan
persembahan berupa bunga atau sesaji
sebagai bentuk rasa syukur dan permohonan
keselamatan.

2.4 Bentuk Tari Pendet Pemendak
dalam Upacara Piodalan di Pura
Agung Mpu Kuturan STAH Negeri
Mpu Kuturan Singaraja

Tari pendet pemendak merupakan
bagian dari seni, pementasan ini adalah
ekspresi spiritual yang menggambarkan
suatu keagungan. Setiap gerakan dan irama
yang ditampilkan memiliki makna yang
berkaitan erat dengan nilai-nilai keagamaan
dan budaya. Sebagai bagian dari tradisi

keagamaan di Bali, seni pertunjukan ini
menonjolkan keindahan gerak yang lekat
dengan makna spiritual. Gerakannya yang
lembut melambangkan  penghormatan,
sekaligus menjadi wujud penyambutan
dalam prosesi spiritual. Seni tari pada
umumnya adalah sebuah kesenian dalam
bentuk pertunjukkan atau performing arts
yang disuguhkan terhadap penonton atau
penikmat seni dengan bentuk visualnya
lebih menekankan aspek estetis dan
keartisannya. Tari dapat dinikmati melalui
bentuk visualnya. Namun tidak semua seni
tari dilakukan hanya untuk pertunjukan saja,
seperti salah satunya tari pendet pemendak
yang memiliki makna sakral dan
dipentaskan saat upacara ngenteg linggih di
pura agung Mpu Kuturan.

Tari pendet pemendak dipentaskan
setelah dua tarian lainnya, yaitu tari baris i
murti dan tari rejang saluwang. Dalam setiap
upacara piodalan, ketiga tarian ini selalu
ditampilkan secara berurutan, mengikuti
urutan yang ditetapkan sebagai bagian
penting rangkaian upacara. Setiap tarian
memiliki peran yang sangat penting dalam
proses pelaksanaan piodalan di Pura Agung
Mpu Kuturan. Tari baris #i murti, dengan
gerakan yang penuh kekuatan,
melambangkan penyatuan kekuatan
spiritual dari tiga aspek utama, sementara
tari rejang saluwang menggambarkan
persembahan dan penghormatan. Di sisi
lain, tari pendet pemendak, yang
dilaksanakan setelah keduanya,
memfokuskan pada upacara penyambutan
dan pemujaan. Jika salah satu dari ketiga
tarian ini  tidak  ditampilkan atau
terlewatkan, maka keseluruhan proses
upacara akan terasa kurang sempurna dan
tidak akan berjalan sesuai dengan susunan
yang telah dirancang, yang dapat
mempengaruhi keutuhan dari pelaksanaan
piodalan itu sendiri. Tarian-tarian ini
dipersembahkan sebagai warisan budaya
yang dapat dipertontonkan dalam satu
konteks pementasan. Pada struktur dinamika
pertunjukan, tari baris #i murti tampil
pertama kali. Tarian ini dihadirkan sebagai
simbol penghormatan kepada Ida Bhatara

TIANA, DKK



Hyang Mpu Kuturan, yang diyakini telah
berhasil menyatukan berbagai sekte agama
yang ada di Bali menjadi satu kesatuan
dalam konsep tri murti.

Melalui tarian ini, menunjukkan
penghormatan dan syukur atas peran beliau
dalam menjaga keharmonisan dan persatuan
umat di Bali. Sementara, tari pendet
pemendak dipentaskan tidak hanya menjadi
sebuah ritual seni, tetapi juga merupakan
doa dan harapan agar Ida Bhatara dapat
hadir di tengah umat untuk memberikan
berkah, keselamatan, dan kesejahteraan.
Dengan demikian, ketiga tarian ini bukan
hanya sekedar pertunjukan seni, tetapi juga
merupakan sebuah penghormatan kepada
Ida Bhatara Mpu Kuturan dan juga sebagai
warisan kebudayaan Bali yang telah
membawa kedamaian dan persatuan di
antara umatnya. Setiap tarian memiliki
tempat dan maknanya sendiri dalam
rangkaian pementasan, sehingga
menciptakan sebuah perjalanan spiritual.

Dalam pementasan tarian itu terdapat
beberapa struktur pendukung seperti waktu
dan tempat pelaksanaan tari pendet
pemendak, tata busana tari pendet
pemendak, serta sarana yang dibawa penari
yang akan diuraikan sebagai berikut:

2.4.1 Waktu dan Tempat Pementasan

Pelaksanaan upacara dewa yadnya
umat Hindu di Bali, dilakukan dalam
hitungan tahun yang berdasarkan sasih atau
candra dan ada juga yang berdasarkan
pawukon, kemudian itu disebut sebagai
pujawali sebagai peringatan hari raya.
Pujawali yang berdasarkan hitungan sasih
dilaksanakan setiap satu tahun sekali dan
berdasarkan pawukon setiap 6 bulan atau
210 hari sekali. Berdasarkan uraian tersebut,
waktu pelaksanaan tari pendet pemendak ini
yaitu pada Saniscara Umanis wuku
Watugunung saat upacara ngenteg linggih
maupun piodalan di Pura Agung Mpu
Kuturan. Tarian ini dipentaskan pada
puncak upacara karena tujuan
dipentaskannya tarian ini yaitu untuk
memendak (menjemput) sesuhunan atau Ida
Sang Hyang Widhi Wasa untuk dapat tedun
atau turun membersamai pelaksanaan

TIANA, DKK

upacara ngenteg linggih tersebut. Contoh
lain adalah seperti tarian Sanghyang hanya
boleh dipentaskan pada saat kajeng kliwon
atau hari-hari khusus (Parmajaya, dkk.
2017: 104).

Tempat pertunjukan memiliki peran
penting dalam seni pertunjukan, tidak hanya
sebagai ruang fisik, tetapi juga dalam
menciptakan suasana yang mendukung
pengalaman penonton. Tempat yang
nyaman, dengan pencahayaan, dan tata letak
yang baik, memungkinkan penonton
menikmati setiap detail pertunjukan dengan
lebih leluasa dan meresapi emosi yang
disampaikan. Dengan demikian, kualitas
tempat pertunjukan sangat mempengaruhi
pengalaman dan kenyamanan penonton,
menjadikannya unsur yang tak terpisahkan
dari keseluruhan seni pertunjukan. Tari
pendet pemendak ini dipentaskan di jaba sisi
pura Agung Mpu Kuturan. Pemilihan
tempat ini untuk kenyamanan antara penari
dan penonton. Sehingga segala aspek yang
terlibat baik penabuh maupun penari dapat
bergerak dengan leluasa tanpa adanya
gangguan sekitar. Selain itu ketika tarian ini
dipentaskan diarea pura dapat memberikan
makna kesakralan dari tarian ini.

2.4.2 Tata Busana Tari Pendet Pemendak

Dalam tari pendet pemendak, busana
yang dikenakan oleh para penari memiliki
makna arti dan tak terpisahkan dari esensi
tarian itu sendiri. Hiasan kepala yang
dipakai oleh penari biasanya tidak terlalu
megah, dengan tujuan agar penari dapat
bergerak dengan luwes dan bebas mengingat
tarian ini lebih fokus pada spiritualitas.
Hiasan wajah yang natural menambah kesan
elegan dan tidak berlebihan, menciptakan
suasana yang tenang dan khusyuk, sesuai
dengan tujuan dari tarian yang mengundang
kehadiran Ida Bhatara.

Pemilihan pakaian untuk tarian ini
dipilih dengan sangat hati-hati, dan juga
menggunakan warna putih sebagai dasar.
Pemilihan pakaian putih juga disebut dalam
nyanyian atau gerongnya "mebusana sarwa
petak" dengan warna putih menganggap itu
seperti sinar atau penerang. Dalam konteks
yang lebih dalam, warna putih juga bisa



diartikan sebagai simbol dari kesucian.
Namun, yang dimaksudkan di sini adalah
jalan yang terang, jalan yang penuh dengan
pencerahan. Karena pelaksanaan tarian ini
dalam konteks persembahyangan atau
yadnya (ritual suci), pakaian putih menjadi
simbol dari upaya untuk meningkatkan
kesucian dan spirit dalam diri. Kemudian
dalam hiasan di kepalanya juga terdapat
sesuatu yang seakan menjadi ikonik dalam
tari pendet pemendak yaitu, bunga pucuk
bang. Pucuk bang merupakan identitas
tarian ini, karena ketika melihat tari pendet
pemendak dan tari rejang saluwang
pakaiannya hampir sama, hanya saja
terdapat perbedaan dibagian hiasan kepala.
Rejang saluwang menggunakan gelungan
sedangkan pendet pemendak terdapat pucuk
bang di bagian kepalanya.
2.4.3 Sarana yang dibawa Tari Pendet

Pemendak

Dalam tari pendet pemendak, sarana
atau properti yang digunakan sangatlah
penting dalam menggambarkan makna yang
terkandung dalam tarian tersebut. Salah satu
properti utama yang dibawa oleh penari
adalah bokor yang berisikan bunga. Bunga
yang ada dalam bokor menggambarkan
keindahan alam dan simbol kesucian, serta
sebagai lambang penyucian dan pemberian
berkah yang diharapkan turun ke bumi.
Properti berupa bokor itu memiliki fungsi
yang sangat penting, yaitu sebagai tempat
untuk meletakkan bunga. Fungsi ini pada
dasarnya serupa dengan tari pendet pada
umumnya, di mana bunga-bunga tersebut
menjadi simbol yang sangat kuat dalam
tradisi. Bunga yang ditaburkan dalam
prosesi ini bukan hanya sekadar hiasan,
tetapi juga berperan sebagai simbol untuk
menyambut kedatangan seseorang yang
terhormat. Taburan bunga ini dilakukan
berulang kali, menambah kesan meriah
dalam setiap langkah. Bunga dipilih sebagai
sarana karena bunga sudah menjadi bagian
dari simbol kesucian dalam budaya Bali.
Bunga dalam bentuk apa pun, selalu hadir
dalam momen-momen penting yang penuh
suka cita. Baik itu dalam karangan bunga
untuk ucapan selamat, atau sekadar dihias

dalam berbagai upacara adat, bunga selalu

menjadi pilihan utama untuk mewakili

perasaan positif.

2.4.4 Tahapan atau  Bagian-Bagian
Pementasan Tari Pendet Pemendak
Ketika berbicara struktur atau bagian-

bagian dari tabuh atau iringan gamelannya

tentunya berbeda lagi yaitu, terdapat
pengawit (iringan pembuka), pepeson,
pengrangrang (penutup dalam bagian-
bagian tertentu) kemudian pengawak,
pengecet dan pekaad. Kenapa terdapat
bagian pengrangrang, karena dalam struktur
tabuhnya menggunakan pakem atau style
khas Bali Selatan. Adapun tahapan
pementasan tari pendet pemendak yaitu:
1) Bagian Awal atau Pengawit
Pada bagian awal atau pengawit dalam
tari pendet pemendak, suasana yang
tercipta benar-benar menggambarkan
semangat dan kegembiraan umat
dalam menyambut kedatangan Ida
Bhatara atau Hyang Mpu Kuturan.
Bagian ini seperti pintu pembuka yang
penuh energi, terlihat dari bagaimana
awal tabuh itu dimainkan, yang
memicu para penonton untuk segera
melihat penampilan dari tari pendet
pemendak. Dalam pola permainan
tabuh yang digunakan pada bagian
pengawit gending yaitu kawitan atau
awal permainan tabuh itu dimainkan.
Pengawit ini  memiliki peranan
penting dalam menyusun struktur dan
ritme pertunjukan gamelan, sekaligus
memberikan pemisahan yang jelas
antara bagian-bagian yang berbeda
dalam suatu pertunjukan, sehingga
membangun atmosfer yang harmonis
dan mengalir dengan baik. Para penari
dengan gerakan lincah dan penuh
semangat ~ memperlihatkan  rasa
sukacita mereka. Gamelan pepeson
yang  mengiringi  juga  sangat
mendukung suasana ini, dengan irama
yang cepat dan ritmis, seakan
memberikan dorongan untuk setiap
langkah yang diambil oleh penari. Di
bagian pepeson, penari tidak hanya
bergerak dengan cepat, tetapi juga

TIANA, DKK



menunjukkan ekspresi kegembiraan
yang tulus. Gerakan tangan yang
lembut namun dinamis, tubuh yang
bergerak enerjik, semuanya itu
menggambarkan  sambutan  yang
hangat terhadap kedatangan Ida Sang
Hyang Widhi Wasa yang diyakini
membawa berkah. Pengawit ini bukan
sekadar pembukaan tarian, tetapi juga
sebuah simbol dari penghormatan
yang besar oleh umat kepada beliau
sesuhunan.

2) Bagian Inti atau Pengawak

Pada struktur iringan tabuh di bagian
pengawak dari pendet pemendak ini
terdapat beberapa hal menarik mulai
dari penggunaan ketukan yang tidak
biasa dan lain sebagainya. struktur
dalam  bagian pengawak  juga
menggunakan penyalit sama dengan
yang terdapat pada bagian pengawit,
keduanya memiliki penyalit sebagai
elemen penting. Penyalit ini berfungsi
sebagai jembatan atau transisi yang
menghubungkan bagian pengawit ke
pengawak, menciptakan aliran yang
harmonis dalam keseluruhan
komposisi. Begitu juga dalam
perpindahan ~ menuju  pengecet,
penyalit  hadir kembali sebagai
penghubung yang menjaga kelancaran
transisi tersebut. Namun, yang paling
menarik dan unik terdapat pada bagian
pengecet. Pada bagian pengawak tari
pendet pemendak, selain gerakan
penari juga terdapat nyanyian dari
gerong yang semakin memperkaya
makna tarian. Nyanyian gerong, yang
merupakan suara harmonis dari
kelompok penyanyi, memberikan
dimensi spiritual pada pementasan ini.
Suara gerong yang melantunkan lagu
suci mengiringi gerakan penari,
menciptakan suasana sakral yang
menghubungkan antara penari dan
alunan tabuh, sehingga memperkuat
pesan bahwa Tuhan adalah tamu yang
sangat mulia, dan sambutan terhadap-
Nya harus dilakukan dengan sepenuh
hati, jiwa, dan keikhlasan.

TIANA, DKK

Secara garis besar, lirik nyanyian
gerong tersebut mengandung pesan
bahwa Ida Bhatara yang dalam hal ini
Mpu Kuturan, turun ke bumi untuk
menyaksikan piodalan yang sedang
berlangsung. Lirik ini  juga
menyampaikan bahwa umat beliau
dengan sepenuh  hati  bersedia
mempersembahkan yadnya sebagai
bentuk rasa bhakti dan penghormatan
yang mendalam. Selain itu, lirik
tersebut menggambarkan bagaimana
Mpu  Kuturan  turun  dengan
mengenakan pakaian serba putih,
simbol kesucian dan kemuliaan
beliau. Ada pula deskripsi yang
mengungkapkan tentang gerakan tari
yang lemah lembut, bagaikan bidadari
yang menggambarkan keselarasan dan
keanggunan dalam setiap gerakan
penari. Di bagian akhir lirik, terdapat
gambaran tentang jari jemari penari
yang  bergerak  dan  bersikap
panganjali, yang melambangkan
penghormatan dan doa  yang
disampaikan dengan penuh rasa
hormat kepada Mpu Kuturan. Tarian
dalam bagian pengawak tampak pada
gambar berikut ini.

Gambar 1 Penari dengan gerakan pada
bagian pengawak
Sumber: Sadhu Putra, 2025

3) Bagian Akhir atau Pekaad

Akhir  pementasan tari  pendet
pemendak ditandai dengan gerakan
yang lebih halus, seiring dengan irama
gamelan yang lebih tenang namun



mulai lebih cepat. Bagian ini terdapat
pola neruktuk dalam tariannya yaitu
pola yang terdapat pada model tari
palegongan, pelegongan merupakan
style  khas Bali selatan yang
menggunakan instrument gamelan
gong laras pelog hampir sama dengan
Bali utara hanya saja dalam style khas
Bali Selatan menggunakan gender
rambat  yaitu  gamelan  dengan
menggunakan dua alat pemukul.
Gerakan neruktuk ini ditandai dengan
gerakan menggelengkan kepala ke
samping kiri atau kanan, seolah-olah
penari sedang mengayunkan
kepalanya dengan lembut,

memberikan nuansa yang tenang. Pola
gerak neruktuk ini tidak hanya terbatas
pada visual, tetapi juga memiliki
keselarasan dengan pola tabuh yang
mengiringinya. Tarian dalam bagian
pengecet tampak pada gambar berikut
ini:

Gambar 2 Gerakan tari pada bagian '
pengecet

Sumber: Sadhu Putra, 2025

2.5 Fungsi Tari Pendet Pemendak dalam
Upacara Piodalan di Pura Agung
Mpu Kuturan

Tari pendet pemendak bukan hanya
karya seni yang indah, tetapi juga sarana
untuk menyampaikan rasa syukur dan
penghormatan kepada sesuhunan di STAHN

Mpu Kuturan Singaraja. Selain itu, tari ini

juga menjadi ekspresi budaya, menunjukkan

nilai-nilai dan pandangan hidup masyarakat.

Melestarikan tari tradisional sangat penting

untuk menjaga identitas bangsa, sejarah, dan

tradisi yang telah ada. Tari ini juga akan
menjadi jembatan antar generasi atau
angkatan di Kampus STAHN Mpu Kuturan
Singaraja khususnya bagi mahasiswa yang
meminati bidang kesenian tari. Maka dari
itu, penting untuk menjaga esensi tari
sebagai  pelestarian  budaya, dengan
mengajarkan  generasi muda  untuk
memahami sejarah dan nilai-nilai yang
terkandung dalam gerakannya. Adapun
fungsi tari pendet pemendak dalam upacara
piodalan sebagai berikut:
2.5.1 Fungsi Sosial

Sebagai mahluk sosial, manusia
senantiasa hidup berdampingan dengan
manusia lainnya. Seorang individu tidak
dapat merealisasikan potensi hanya dengan
dirinya sendiri. (Herimanto dan
Winarno, 2010:44-45). Contoh konkret dari
fungsi sosial ini dapat dilihat dalam tari
pendet pemendak, yang memegang peranan
penting dalam masyarakat Bali. Sebagai
tarian yang terkait dengan upacara
keagamaan, tari pendet pemendak tidak
hanya berfungsi sebagai ekspresi artistik,
tetapi juga sebagai alat untuk mempererat
hubungan sosial dalam komunitas. fungsi
sosial dari pendet pemendak ini mungkin
tidak langsung terlihat, namun ketika
berbicara tentang pementasan kesenian, kita
harus memahami bahwa ini lebih dari
sekadar sebuah persembahan. Kesenian ini
memiliki tujuan yang lebih mendalam
sebagai "angawe kalanguan" yaitu untuk
menciptakan sebuah pengalaman yang bisa
membuat orang terkesima dan takjub.
Pementasan ini bukan hanya untuk sekadar
ditonton, tetapi juga untuk mengundang
orang hadir dalam upacara. Kesenian yang
kami hadirkan ini memiliki dampak yang
lebih besar dari sekadar hiburan.
2.5.2 Fungsi Pelestarian Budaya

Koentjaraningrat (2009:146)
menjelaskan bahwa kata kebudayaan
berasal dari bahasa Sansekerta buddhayah,
bentuk jamak dari buddhi yang berarti
"budi" atau "akal". Dengan demikian,
kebudayaan merujuk pada hal-hal yang
berkaitan dengan akal. Secara bersamaan,
budaya juga merupakan hasil dari

TIANA, DKK



kreativitas,  inisiatif, = dan  perasaan.
Pelestarian budaya bertujuan untuk menjaga
warisan leluhur agar nilai-nilai luhur tetap
terjaga. Tari pendet pemendak juga
berfungsi sebagai sarana untuk menjaga
kelestarian budaya. Di tengah arus
modernisasi yang membawa banyak
perubahan, tarian ini menjadi cara untuk
memastikan nilai-nilai budaya Bali tetap
terjaga.

Dalam konteks tari pendet pemendatk,
unsur pelestarian budaya yang paling
terlihat adalah penghormatan terhadap
kehadiran dan  ajaran-ajaran  beliau.
Penghormatan ini divisualisasikan melalui
bentuk tari, yang menjadi salah satu cara
untuk mengenang dan melestarikan nilai-
nilai luhur yang beliau ajarkan. Melalui
tarian ini, kita dapat lebih mudah merasakan
kebesaran dan kekuatan beliau, yang dapat
memudahkan kita dalam memahami dan
menghargai  kultur-kultur ~ yang  ada
sekarang. Seni tari menjadi media yang
sangat efektif untuk mentransformasikan
makna-makna dalam ajaran budaya menjadi
sesuatu yang lebih mudah dicerna oleh
masyarakat, baik yang baru mengenal tradisi
maupun yang sudah lama. Dengan
demikian, pelestarian budaya tidak hanya
sebatas pada upacara atau ritual, tetapi juga
melalui seni yang terus hidup dan
berkembang dalam setiap generasi.

2.5.3 Fungsi Keagamaan

Fungsi keagamaan berkaitan dengan
peran agama dalam kehidupan individu dan
masyarakat, agama memberikan panduan,
dan arah yang jelas tentang keberadaan
manusia dan alam semesta. Tari pendet
pemendak dalam fungsi keagamaan terlihat
jelas, karena tarian ini bukan hanya sekadar
pertunjukan seni, tetapi juga bentuk
penghormatan dan doa kepada Ida Sang
Hyang Widhi. Seni tidak dapat dipisahkan
atau ditiadakan dalam ritual keagaamaan,
karena pentas seni merupakan pentas agama

yang  mengandung  ajaran  satyam
(kebenaran), siwan  (kesucian), dan
sundaram  (keindahan) yaitu  proses

pemahaman weda (Yudabakti & Wiria.
2007: 33). Tarian ini berfungsi sebagai

TIANA, DKK

sarana untuk mengungkapkan rasa syukur
dan memohon berkah. Tari pendet
pemendak memperkuat spiritualitas dan
meningkatkan nilai religius khususnya
masyarakat STAHN  Mpu  Kuturan
Singaraja. Setiap gerakannya
mencerminkan ketaatan serta penghormatan
kepada Tuhan. Menurut Kamus Besar
Bahasa Indonesia (Tim Prima Pena, 2011)
religi adalah kepercayaan terhadap kekuatan
gaib yang mempengaruhi  manusia,
termasuk kepercayaan agama seperti
animisme dan dinamisme, yang masih
sangat kuat dalam banyak tradisi, termasuk
praktik keagamaan Bali.
2.6 Makna Tarian Pendet Pemendak

Tari pendet pemendak seperti halnya
seni tari pada umumnya, bukan hanya
sekadar serangkaian gerakan tubuh, tetapi
juga mengandung simbolisme dan makna
spiritual yang kuat. Tarian ini, seperti
banyak tarian tradisional lainnya, tidak
hanya menggambarkan penghormatan,
tetapi juga berfungsi sebagai sarana untuk
mencapai keseimbangan spiritual dalam
kehidupan sehari-hari. Gerakan-gerakan
yang diiringi tabuh dan gerong atau
nyanyian tradisional menyampaikan pesan
tentang kesatuan alam semesta dan peran
manusia sebagai bagian dari ciptaan yang
lebih besar. Makna yang terkandung dalam
tari pendet pemendak sangat kaya dan
mencerminkan berbagai dimensi kehidupan.
Adapun makna yang terkandung dalam
tarian pendet pemendak dapat diuraikan
sebagai berikut:
2.6.1 Makna Filosofi

Pelaksanaan tari pendet pemendak
tidak dapat dipisahkan dari makna filosofi
yang terkandung di dalamnya. Setiap
gerakan, iringan tabuh, dan gerong atau
nyanyian tradisional dalam pementasan
tarian ini memiliki simbolisme. Dengan
demikian, tarian ini menjadi simbol dari
kesatuan antara manusia, alam, dan Tuhan,
serta sebuah upaya untuk mencapai
keharmonisan dan keseimbangan dalam
hidup. filosofi pendet  pemendak
menggambarkan sebuah tindakan spiritual,
di mana kata "pemendak" memiliki arti



menjemput, baik itu Ida Nak Lingsir
(pendeta suci) maupun Ida Bhatara.
Pemendak bukan sekadar menyambut dalam
pengertian fisik, melainkan juga sebagai
penghormatan terhadap keberadaan energi
suci yang hadir. Dalam konteks ini, Ida Mpu
Kuturan dianggap sebagai sosok yang
sangat dihormati, baik sebagai sesuhunan
maupun sebagai seorang pendeta yang
sudah /ingsir (tua). Beliau dihormati bukan
hanya karena status spiritualnya, tetapi juga
karena kebijaksanaan, pengetahuan, dan
ajaran-ajaran yang beliau wariskan kepada
masyarakat Bali. Di Bali menjemput orang
tua merupakan adab yang mengajarkan kita
untuk  selalu  menghormati  mereka.
Penghormatan terhadap orang tua, terutama
mereka yang lebih tua dalam hal
pengetahuan dan pengalaman hidup, adalah
nilai yang sangat dijunjung tinggi di Bali,
dan hal ini tercermin dalam berbagai ritual
adat, termasuk dalam tarian pendet
pemendak. Tarian ini merupakan sarana
untuk menghormati dan mengenang Mpu
Kuturan sebagai sosok yang telah
memberikan  kontribusi  besar  dalam
membangun peradaban Bali. Mpu Kuturan
dihormati dalam tarian ini sebagai wujud
rasa terima kasih atas jasa-jasanya yang
telah membentuk struktur sosial, budaya,
dan spiritual Bali yang kita kenal sekarang.
2.6.2 Makna Estetika

Nilai estetis dalam gerak tari merujuk
pada kemampuan gerakan untuk
menimbulkan pengalaman estetis. Dalam
konteks tari, estetis tidak hanya terbatas
pada elemen seperti pakaian, warna,
keindahan gerak, kostum, atau musik
pengiring. Junaedi (2017: 28) menjelaskan
bahwa estetika berkaitan dengan struktur
seni rupa yang dibagi dalam unsuru desain,
prinsip desain, dan asas desain. Unsur desain
terdiri dari garis, bangun, tekstur, warna,
intensitas, ruang dan waktu. Nilai estetika
dalam tari pendet pemendak
menggabungkan keindahan dengan konteks
budaya dan spiritualnya, menciptakan
pengalaman artistik yang unik dan
bermakna. Keindahan atau pengalaman
estetis dapat berbeda-beda bagi setiap orang.

Tidak terkecuali juga dalam agama hindu
yaitu, memandang estetika adalah hal yang
pada dasarnya berperspektif tentang
keindahan yang mengacu pada etika hindu.
(Djelantik, 1995: 5). Estetika Hindu pada
intinya merupakan cara pandang mengenai
rasa keindahan (lango) yang diikat oleh
nilai-nilai agama Hindu yang didasarkan
atas ajaran-ajaran kitab suci weda.

2.6.3 Makna Simbolis

Pelaksanaan tari pendet pemendak
berkaitan dengan Dewa Yadnya yaitu
pemujaan kepada Tuhan atau Ida Sang
Hyang Widhi. Dalam agama Hindu terdapat
ajaran yang meminta umatnya untuk selalu
membangun hubungan yang seimbang atau
harmonis. Tari pendet pemendak ini
menjadi salah satu simbol dalam ajaran
tersebut untuk dapat menghubungkan
manusia dengan Tuhan sehingga tercipta
sebuah keseimbangan atau keharmonisan.
Tari pendet pemendak tidak hanya sekadar
gerakan tubuh yang diiringi tabuh. Tari ini
memiliki makna, terutama dalam konteks
pemujaan kepada Tuhan atau Ida Sang
Hyang Widhi. Tetapi juga merupakan sarana
untuk mempererat hubungan antara umat
manusia dengan Tuhan. Dalam ajaran
agama Hindu, hubungan yang harmonis dan
seimbang antara manusia dengan Tuhan,
sesama umat manusia, serta alam, adalah
prinsip yang sangat ditekankan. Melalui tari
ini, umat Hindu diingatkan untuk selalu
menjaga keseimbangan antara kehidupan
spiritual dan duniawi.

Rangkaian  gerak  tari  pendet
pemendak mengadopsi beberapa macam
gerakan, sehingga menjadi suatu gabungan
gerak yang representatif. Pembabakan
dalam tari ini terdiri dari empat bagian
diantaranya, pepeson, pengawak, pengecet
dan pekaad. Pada bagian pepeson
merupakan  bagian pembuka, penari
memasuki panggung dengan membawa
properti berupa bokor. Bagian pengawak
merupakan bagian pertengahan yang
menyajikan gerakan-gerakan dengan tempo
sedang. Pada bagian pengecet menyajikan
representasi penyambutan secara simbolis
disertai dengan nyanyian atau gerong. Pada

TIANA, DKK



bagian pekaad adalah bagian akhir yang
menyajikan gerakan menabur bunga. Bagian
pekaad adalah bagian penutup yang
menyajikan  gerak-gerak penari akan
mengakhiri tarian (Suyasa, 2023: 53).

I11. SIMPULAN

Bentuk tari pendet pemendak dalam
upacara piodalan di Pura Agung Mpu
Kuturan STAH Negeri Mpu Kuturan
Singaraja dapat diuraikan dari segi struktur
tari pendet pemendak yang terdiri dari waktu
pelaksanaan tari pendet pemendak ini yaitu
saat piodalan di Pura Agung Mpu Kuturan
dan tempat pementasan tari pendet
pemendak dilaksanakan di jaba pura agar
lebih leluasa para penari bergerak, tata
busana tari pendet pemendak menggunakan
pakaian serba putih yang melambangkan
kesucian serta menggunakan hiasan bunga
pucuk bang sebagai ikon dari tari ini, dan
sarana yang dibawa tari pendet pemendak
yaitu berupa bokor sebagai tempat bunga.
Tahapan atau bagian-bagian tari pendet
pemendak terdiri dari bagian awal atau
pengawit yang ditandai dengan gerakan
lincah dan cepat dari penari untuk
mengawali pementasan, selanjutnya bagian
inti atau pengawak yang ditandai dengan
gerakan lembut dari penari serta terdapat
gerong yang mengiringi tarian pada bagian
ini, kemudian bagian akhir atau pekaad yang
ditandai dengan gerakan neruktuk yaitu
penari  menggelengkan kepalanya ke
samping kiri dan kanan.

Pementasan tari pendet pemendak
pada upacara piodalan di Pura Agung Mpu
Kuturan ini memiliki beberapa fungsi yaitu:
a) Fungsi sosial tari pendet pemendak yaitu
kebersamaan yang muncul saat pementasan
tari berlangsung sehingga menambah
keakraban antar masyarakat kampus. b)
Fungsi pelestarian budaya dari tari pendet
pemendak yaitu sebagai sebuah kesenian
baru dengan ciri khas tersendiri serta
dilakukan secara terus-menerus agar tidak
punah. ¢) Fungsi keagamaan dari tari pendet
pemendak ini yaitu tarian ini tidak hanya
sebagai sebuah pertunjukan saja namun
sebagai salah satu wujud penghormatan

TIANA, DKK

kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa untuk
turut serta menyaksikan upacara piodalan
yang sedang berlangsung.

Makna yang terkandung dalam
pementasan tari pendet pemendak ini yaitu
sebagai berikut: a) Makna filosofi tari
pendet pemendak ini dapat dilihat dari
gerakan, iringan tabuh, serta gerong atau
nyanyian yang mengiringi pementasan
memiliki banyak makna. b) Makna estetika
dari tari pendet pemendak ini yaitu dengan
menggabungkan keindahan dengan konteks
budaya dan spiritualnya menjadikan sebuah
pengalaman yang unik dan bermakna. c)
Makna simbolik tari pendet pemendak ini
yaitu rangkaian gerakan pada pementasan
tari pendet pemendak ini menjadi sebuah
simbol yang menarik

DAFTAR PUSTAKA

Adnyana, 1. W. W., Kiriana, I. N., &
Dharmawan, 1. M. (2020). Tradisi
Magayot Dalam Upacara Ngenteg
Linggih Di Pura Dalem Mawospahit

Banjar Tibubeneng Kuta Utara
Kabupaten = Badung  (Perspektif
Pendidikan Agama
Hindu). Upadhyaya: Jurnal

Penelitian Pendidikan Agama, 1(2),
123-129.

Djelantik, A. A. M. (1990). Pengantar Dasar
[lmu Estetika Jilid 1. Sekolah Tinggi
Seni Indonesia Denpasar.

Djelantik, A.A.M. 1999. Estetika Sebuah
Pengantar. Bandung: Masyarakat Seni
Pertunjukan.Indonesia  bekerjasama
dengan Arti. Hamidi, 2004. Metode
penelitian ~ Kualitatif.Jakarta.  PT.
Bumi Aksara.

Herimanto, & Winarno. Ilmu Sosial dan
Budaya Dasar. (2010). Jakarta: Bumi
Aksara. Hurlock, E.B. (1980).
Developmental Psichology: A Life
Span Approach (Fifth Eddition) Alih
Bahasa (1997). Jakarta: Erlangga.

Junaedi, Deni. 2017. Estetika: Jalinan
Subjek, Objek, dan Nilai. Y ogyakarta:
ArtCiv.



Koentjaraningrat. (1987). Kebudayaan,
Mentalitet dan  pembangunan,.
Jakarta: PT. Gramedia

Punia, I. W. 2007. Mengapa? Tradisi dan
Upacara Hindu. Surabaya: Paramita.

Parmajaya, 1. P. G, dkk (2017). Seni Seni
Sakral Di Bali. Singaraja: P3M
STAHN Mpu Kuturan Singaraja

Suyasa, Made Dharma Susena. 2023. The
Lexicons And Formation Found in
Trunajaya Dance. Prasi: Jurnal
Bahasa, Seni, dan Pengajarannya,
18(1)

Valentina, N. P. A. V., Mudiasih, N. W., &
Iriani, N. W. (2023). Pembelajaran
Tari Pendet Pemendak Puspa Hredaya
Menggunakan Metode Penguatan
Dasar Tari Di  Smp Swastika
Kapal. Pensi: Jurnal IImiah
Pendidikan Seni, 3(1), 1-8.

Yudabakti, I. M., & Watra, 1. W. (2007).
Filsafat  Seni  Sakral  Dalam
Kebudayaan Bali. Surabaya: Paramita

TIANA, DKK



	I. PENDAHULUAN
	II. PEMBAHASAN
	2.1 Sejarah Kampus STAHN Mpu Kuturan Singaraja
	2.2 Sejarah Pura Agung Mpu Kuturan
	2.3 Tari Pendet Pemendak dalam Piodalan Pura Agung Mpu Kuturan
	2.4 Bentuk Tari Pendet Pemendak dalam Upacara Piodalan di Pura Agung Mpu Kuturan STAH Negeri Mpu Kuturan Singaraja
	2.4.1 Waktu dan Tempat Pementasan
	2.4.2 Tata Busana Tari Pendet Pemendak
	2.4.3 Sarana yang dibawa Tari Pendet Pemendak
	2.4.4 Tahapan atau Bagian-Bagian Pementasan Tari Pendet Pemendak

	2.5 Fungsi Tari Pendet Pemendak dalam Upacara Piodalan di Pura Agung Mpu Kuturan
	2.5.1 Fungsi Sosial
	2.5.2 Fungsi Pelestarian Budaya
	2.5.3 Fungsi Keagamaan

	2.6 Makna Tarian Pendet Pemendak
	2.6.1 Makna Filosofi
	2.6.2 Makna Estetika
	2.6.3 Makna Simbolis


	III. SIMPULAN
	DAFTAR   PUSTAKA

