
TIANA, DKK 31 

 

 MAKNA PEMENTASAN TARI PENDET PEMENDAK DALAM PIODALAN DI 

PURA AGUNG MPU KUTURAN STAH NEGERI MPU KUTURAN SINGARAJA 

 

Oleh 

Gede Adi Tiana1, Nyoman Suardika2, dan I Made Gami Sandi Untara3 

Sekolah Tinggi Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan Singaraja 

e-mail: adityabagus554@gmail.com1, mangevo22@gmail.com2, gamisandi@gmail.com3 

 

 

ABSTRACT 
 

The pendet pemendak dance is a dance performed during the piodalan ceremony at the Pura 

Agung Mpu Kuturan. The purpose of this dance is as a symbol of welcoming Ida Bhatara to be 

able to witness the implementation of the piodalan so that it can run smoothly. Based on the 

background above, in this study there are three formulations of the problem that will be 

discussed, including: 1) What is the form of the pendet pemendak dance in the piodalan 

ceremony at the Pura Agung Mpu Kuturan STAH Negeri Mpu Kuturan Singaraja?, 2) What is 

the function of the pendet pemendak dance in the piodalan ceremony at the Pura Agung Mpu 

Kuturan STAH Negeri Mpu Kuturan Singaraja?, 3) What is the meaning of the pendet 

pemendak dance in the Ida Bhatara mendak ritual at the Pura Agung Mpu Kuturan STAH 

Negeri Mpu Kuturan Singaraja?. The theoretical basis used in this study are: Structural 

Functional Theory, and Symbolic Interactionism. The methods used in collecting data are: 

observation methods, literature studies, and interview techniques. The collected data were 

analyzed using the steps of data collection, data reduction, data presentation, and data 

conclusion. The results of the research and data analysis showed: 1) The form of the Pendet 

Pemendak dance can be seen from the structure of the Pendet Pemendak dance, the costume 

of the Pendet Pemendak dance, and the means carried by the Pendet Pemendak dance. 2) The 

function of the Pendet Pemendak dance can be seen from the social function, the function of 

preserving culture, and the religious function. 3) The meaning contained in the Pendet 

Pemendak dance is the philosophical meaning, the aesthetic meaning, and the symbolic 

meaning. From the data analysis, it can be concluded: That the Pendet Pemendak dance has a 

form of performance that can affect the appearance and sacredness of this dance. This Pendet 

Pemendak dance has several functions that can provide benefits to the community, especially 

in the STAHN Mpu Kuturan campus. This Pendet Pemendak dance has a very deep meaning 

and can be used as a guideline in preserving a culture. 

 

Keywords: pendet pemendak dance, philosophical meaning 

 

 

I. PENDAHULUAN 

Bali dikenal sebagai salah satu pusat 

kebudayaan di Indonesia, dengan seni tari 

yang menjadi bagian integral dari kehidupan 

masyarakatnya. Seni tari di Bali tidak hanya 

berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga 

memiliki peran penting dalam ritual 

keagamaan dan kehidupan sehari-hari. 

Tarian-tarian ini memiliki makna simbolis 

yang mendalam, sebagai media penghubung 

antara manusia dan alam spiritual. Dalam 

tradisi Bali, tarian sering digunakan sebagai 

bentuk komunikasi atau persembahan 

kepada para dewa, roh leluhur, atau entitas 

spiritual lainnya. Di Bali terdapat tradisi tari 

yang mencerminkan nilai-nilai budaya dan 

spiritual, di mana banyak tarian diciptakan 

untuk tujuan keagamaan. Tarian ini sering 

kali dipersembahkan sebagai wujud 

penghormatan kepada dewa-dewi dalam 

kepercayaan Hindu Bali. Fenomena ini 

mencerminkan kesinambungan hubungan 

GENTA HREDAYA Volume 9 No 1 April 2025                      P ISSN 2598-6848  

                                                                                                               E ISSN 2722-1415 
 



32 
 

TIANA, DKK 

erat antara satu generasi dengan generasi 

berikutnya, sebuah ikatan yang telah kokoh 

terjalin sejak zaman dahulu dan terus 

memperkuat hubungannya hingga saat ini. 

Tradisi-tradisi budaya adalah roh 

agama karena merupakan produk nilai-nilai 

yang ditanamkan oleh agama di dalam 

masyarakat (Punia, 2007:129). Salah satu 

manifestasi yang mencolok dari kekayaan 

tradisi ini adalah melalui pelaksanaan 

upacara adat, terutama dalam bentuk 

peringatan suci yang dikenal sebagai odalan. 

Piodalan atau odalan memegang peranan 

penting dalam mengekspresikan rasa bhakti 

dan penghormatan terhadap Ida Sang Hyang 

Widhi Wasa dengan segala manifestasinya. 

Upacara ini diwujudkan dalam bentuk 

persembahan yang kaya simbolisme, 

mencakup sesajen, tarian sakral, dan puja 

bakti sebagai ungkapan syukur. Pelaksanaan 

piodalan di setiap pura memiliki nuansa 

yang unik, sejalan dengan keberagaman 

tradisi maupun adat istiadat yang berlaku 

pada tiap-tiap Desa (desa, kala, dan patra). 

Piodalan bukan hanya sekadar upacara 

keagamaan, melainkan juga momentum 

yang memupuk solidaritas dan rasa 

kebersamaan antar individu. 

Berbicara tentang seni tari, salah satu 

contoh yang mencolok adalah tari pendet, 

tari pendet yang khusus ditampilkan sebagai 

ungkapan suci dalam menyambut kehadiran 

Hyang Widhi Wasa. Di Bali banyak jenis 

tari pendet yang dikembangkan di 

masyarakat antara lain tari pendet untuk 

menyambut tamu, pendet pemendak dan 

pendet pemendak puspa hredaya (Valentina, 

2023:2). Tari pendet, dengan keelokan 

gerakannya dan pesan spiritual yang 

terkandung, diungkapkan secara khusus 

dalam serangkaian piodalan di pura atau 

tempat suci agama Hindu. Seni tari di Bali 

terbagi menjadi tiga jenis, yaitu tari wali, tari 

babali, dan tari balihan yang kemudian 

digunakan sebagai pelengkap kegiatan 

upacara keagamaan (Parmajaya, dkk., 2017: 

99). 

Salah satu bentuk khusus dari Tari 

pendet dalam konteks upacara adalah Tari 

pendet pemendak, yang dilakukan sebagai 

bagian dari prosesi penyambutan roh leluhur 

atau dewa yang dipercaya turun dari 

kayangan ke bumi. Tari pendet pemendak 

menjadi salah satu rangkaian upacara 

piodalan yang ditampilkan setiap enam 

bulan sekali di Pura Agung Mpu Kuturan. 

Tari pendet pemendak menjadi sebuah 

penampilan yang sangat dinantikan dan 

dipandang sebagai simbol keagungan seni 

budaya di Pura Agung Mpu Kuturan, di 

mana penampilannya menjelma menjadi 

sebuah tradisi fenomenal yang berulang 

setiap enam bulan sekali. Tarian ini tidak 

hanya sekadar representasi gerakan yang 

indah, tetapi juga sarana pemujaan kepada 

Hyang Widhi Wasa.  

Penampilan gamelan memperkaya 

pengalaman seni pertunjukan dan 

memperdalam makna spiritual dari setiap 

gerakan tarian pendet pamendak yang 

ditampilkan di Pura Agung Mpu Kuturan. 

Nada-nada yang tercipta tidak hanya 

dianggap sebagai bentuk seni belaka, tetapi 

sebagai saluran spiritual yang 

menghubungkan pemain dan pendengar 

dengan dunia rohaniah. Lontar prakempa 

mencantumkan berbagai laras dalam vokal 

(suara) yang disebut sebagai suara yaitu: 

mantra, sruti, agosa, anogosa, undantya, 

anudantya, andanasika dan buhloka 

(Donder, 2005:18). Tari pendet pemendak 

bukan hanya sekadar persembahan seni, 

melainkan sebuah ritual yang membawa 

masyarakat STAH N Mpu Kuturan lebih 

dekat dengan aspek spiritual dan nilai-nilai 

keagamaan mereka. 

Melalui tari pendet pemendak, 

masyarakat kampus menggambarkan 

kesungguhan dan dedikasi untuk 

menjunjung tinggi ajaran weda memperkaya 

pengalaman keagamaan bagi seluruh 

masyarakat kampus. Setiap gerakan yang 

disajikan bukan hanya mengandung estetika 

seni, melainkan juga menjadi pernyataan 

kuat tentang kekayaan budaya dan kearifan 

lokal yang dijunjung tinggi. Dengan 

demikian, tari pendet pemendak bukan 

hanya menjadi pertunjukan seni, tetapi 

sebuah sarana yang mendalam untuk 

memupuk rasa spiritualitas, menggali 



TIANA, DKK 33 

 

kearifan lokal, dan memelihara nilai-nilai 

agama. Melalui kajian ilmiah ini, diharapkan 

masyarakat, peneliti, dan peminat seni 

tradisional dapat memperkuat apresiasi 

terhadap warisan budaya ini. Pemahaman 

yang lebih mendalam akan mendorong 

penghormatan yang lebih besar terhadap 

keindahan tari pendet dan mempertahankan 

keaslian serta nilai-nilai spiritualnya. 

Dengan demikian, kajian ilmiah ini tidak 

hanya menjadi suatu pencapaian akademis, 

tetapi juga kontribusi nyata untuk 

melestarikan dan memperkaya warisan seni 

tradisional Bali. 

 

II. PEMBAHASAN 

2.1 Sejarah Kampus STAHN Mpu 

Kuturan Singaraja 

Menurut data buku profil Sekolah 

Tinggi Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan 

Singaraja (2021), STAHN Mpu Kuturan 

Singaraja dimulai dari PGAHN Singaraja 

pada tahun 1967 yang didirikan oleh Dirjen 

Bimas Hindu dan Buddha, I.B.P. Mastra. 

kemudian berubah menjadi APGAH 

berdasarkan SK Kemenag RI Nomor 588 

tanggal 25 Mei 1993, yang menetapkan 

pendirian Akademi Pendidikan Guru 

Agama Hindu Negeri (APGAH Negeri) 

Denpasar. Peresmian dilakukan oleh 

Menteri Agama RI, Dr. dr. Tarmisi Taher, 

dengan Drs. I Gde Sura sebagai direktur 

pertamanya. Gedung PGAHN di Singaraja 

dialihfungsikan menjadi Kampus II. 

APGAH Negeri Denpasar berubah status 

menjadi Sekolah Tinggi Agama Hindu 

Negeri (STAHN) Denpasar melalui Keppres 

RI Nomor 20 Tahun 1999 pada 3 Maret 

1999, dengan Drs. I Wayan Suarjaya, M.Si., 

sebagai ketua. Selanjutnya, berdasarkan 

Keputusan Presiden RI Nomor 1 Tahun 

2004, STAHN Denpasar diubah menjadi 

(IHDN) Denpasar. Peresmian institut 

dilakukan pada 23 Maret 2005 di Bangli 

oleh Menteri Agama RI, M.H. Basyuni, 

dengan Drs. I Gede Rudia Adiputra, M.Ag., 

sebagai rektor pertama. Pada masa itu, 

kampus di Singaraja diubah menjadi 

Kampus II. 

Jumlah mahasiswa di Kampus II 

Singaraja terus bertambah setiap tahun, 

tetapi pada akhir 2014, minat masyarakat 

untuk kuliah di sana menurun akibat proses 

administrasi yang rumit. Mahasiswa di 

Singaraja harus pergi ke Denpasar untuk 

mengurus administrasi, sementara jarak 

yang jauh membuat dosen jarang mengajar 

di Singaraja. Untuk mengatasi masalah ini, 

Prof. Dr. I Wayan Suarjaya, M.Si., 

berkoordinasi dengan Rektor IHDN 

Denpasar, Prof. Dr. I Nengah Duija, M.Si. 

Dengan persetujuan rektor, pada 3 Januari 

2015, setelah perayaan Hari Amal Bhakti 

Kementerian Agama (HAB), dibentuk 

panitia untuk memisahkan Kampus II IHDN 

Denpasar di Singaraja menjadi STAH 

Negeri Mpu Kuturan Singaraja. Hal ini 

resmi ditetapkan melalui Surat Keputusan 

Rektor IHDN Denpasar Nomor 

IHN/025/KEP/2015 tanggal 2 Januari 2015 

yang ditandatangani oleh Prof. Dr. I Nengah 

Duija, M.Si. 

Setelah peresmian, Prof. Dr. I Made 

Suweta, M.Si., ditunjuk sebagai Ketua 

STAHN Mpu Kuturan Singaraja untuk 

periode 2016-2020. Selama masa 

kepemimpinannya, ia berhasil 

mengupayakan pembangunan gedung 

kampus empat lantai di Jalan Pulau 

Menjangan, Banyuning, dengan dukungan 

dari Pemerintah Provinsi Bali di bawah 

Gubernur I Made Mangku Pastika. Selain 

itu, ia juga sukses membuka program 

pascasarjana berdasarkan Keputusan Dirjen 

Bimas Hindu Kementerian Agama RI 

Nomor 176 Tahun 2017. Pada 20 Juli 2020, 

Dr. I Gede Suwindia, M.A., diangkat 

sebagai Ketua STAHN Mpu Kuturan 

Singaraja melalui SK Menteri Agama 

Nomor 019010/B.II/3/2020. Pelantikan 

dilakukan oleh Menteri Agama RI, Fachrul 

Razi, di auditorium H. Rasyidi, Gedung 

Kementerian Agama RI, Jakarta, pada 

Kamis, 23 Juni 2020. 

2.2 Sejarah Pura Agung Mpu Kuturan 

Sejarah berdirinya Pura Agung Mpu 

Kuturan tidak lepas dari keberadaan 

Kampus STAHN Mpu Kuturan Singaraja 

yang berada di Jl. Pulau Menjangan, 



34 
 

TIANA, DKK 

Kelurahan Banyuning, Singaraja. Pura 

Agung Mpu Kuturan sendiri merupakan 

tempat bersembahyang untuk seluruh civitas 

akademika kampus STAHN Mpu Kuturan 

Singaraja sekaligus sebagai Lab Praktik 

Keagamaan. Sejarah berdirinya Pura Agung 

Mpu Kuturan dimulai dengan kedatangan 

Dr. I Gede Suwindia, M.A. ke kampus 

STAHN Mpu Kuturan Singaraja di 

Banyuning setelah dilantik sebagai ketua 

STAHN. Beliau melakukan 

persembahyangan dan melihat pelinggih 

turus lumbung dari batang pohon dadap, 

serta menempatkan Ida Sesuhunan Mpu 

Kuturan melalui proses nunas di Pura 

Silayukti. Melihat kondisi parahyangan 

yang sederhana di tengah megahnya gedung 

kampus, Dr. I Gede Suwindia bersama 

jajaran mulai memperjuangkan 

pembangunan pura, berkomunikasi dengan 

Dirjen Bimas Hindu, Dr. Tri Handoko Seto, 

untuk membahas rencana tersebut. Pada 

Agustus 2021, upacara ngeruak menandai 

dimulainya pembangunan pura yang 

dibiayai dari dana DIPA Dirjen Bimas 

Hindu Kemenag RI Tahun 2021 dan 

dikerjakan oleh PT. Megah Tama Perkasa. 

Upacara melaspas alit dilaksanakan pada 18 

Desember 2021 agar pura bisa difungsikan 

sebagai tempat persembahyangan, 

meskipun pada saat itu pura masih dalam 

tahap pembangunan. Pada 2022, tahap 

kedua pembangunan dilanjutkan dengan 

fokus pada ukiran khas Buleleng 

menggunakan batu paras abasan, yang 

sesuai dengan konsep arsitektur pura yang 

selaras dengan tagline kampus STAHN 

Mpu Kuturan, yaitu "Green, Art, Smart, and 

Spiritual Campus." 

Pada Oktober 2022, digelar Upacara 

Karya Agung Mamungkah Wrespati Kalpa 

Utama Ngenteg linggih Pura Agung Mpu 

Kuturan, dengan puncak upacara 

dilaksanakan pada 22 Oktober 2022. 

Upacara ini ditutup oleh Sang Katrini Katon, 

diwakili oleh Ida Pedanda Nyoman 

Kemenuh, Ida Pedanda Budha, dan Ida Rsi 

Bhujangga Waisnawa Kertha Nanda. Berkat 

dedikasi Dr. I Gede Suwindia, S.Ag., M.A. 

dan timnya, serta dukungan civitas 

akademika STAHN Mpu Kuturan Singaraja, 

pembangunan Pura Agung Mpu Kuturan 

akhirnya terwujud dan ditetapkan sebagai 

pura resmi kampus yang berlokasi di 

Banyuning, Buleleng, Bali. Nama Pura 

Agung Mpu Kuturan dipilih karena dirasa 

cocok dan sesuai, mengingat Mpu Kuturan 

adalah tokoh spiritual Hindu yang berjasa 

dalam menyatukan umat Hindu di Bali. 

Semangatnya menginspirasi pendirian 

STAHN Mpu Kuturan sebagai institusi 

pendidikan Hindu dan landasan spiritual 

bagi civitas akademika. Ida Bhatara Mpu 

Kuturan distanakan di gedong suci Pura 

Agung Mpu Kuturan melalui proses nunas 

di Pura Silayukti, dan patungnya yang 

terbuat dari kayu cendana asli dianggap 

sebagai simbol spiritualitas tinggi, 

memberikan makna sakral dalam tradisi 

umat Hindu di Bali. 

2.3 Tari Pendet Pemendak dalam 

Piodalan Pura Agung Mpu Kuturan 

Piodalan adalah upacara atau 

perayaan keagamaan dalam agama Hindu di 

Bali yang dilakukan untuk menghormati dan 

memuja Tuhan. Wiguna (2022:3) 

menjelaskan bahwa Piodalan / pujawali / 

petoyan merupakan peringatan hari lahirnya 

sebuah tempat suci umat Hindu. Karya 

Pemuput Bhakti Penerus yang dilaksanakan 

tanggal 8 Pebruari 2025, merupakan salah 

satu upacara penting yang dilaksanakan 

sebagai bagian dari proses spiritual dalam 

menjaga kelangsungan keberadaan Pura 

Agung Mpu Kuturan. Upacara ini adalah 

bagian dari upacara ngenteg linggih yang 

dilaksanakan dua tahun sebelumnya. 

Ngenteg yang diartikan sebagai ketetapan / 

selalu serta lingih yang di artikan sebagai 

tempat.  

Manuaba (dalam Adnyana 2020:125) 

menguraikan bahwa upacara ngenteg 

linggih adalah upacara yadnya atau karya 

yang ditujukan untuk mengukuhkan 

kembali kedudukan atau linggih niyasa 

tempat suci sebagai pemujaan Ida Sang 

Hyang Widhi, Tuhan Yang Maha Esa, baik 

berupa padmasana, sanggah pemerajan 

ataupun pura setelah selesai dibangun. 

Maksud dan tujuan upacara ngenteg linggih 



TIANA, DKK 35 

 

adalah untuk menyucikan dan 

mensakralkannya sthana Hyang Widhi dan 

manisfestasi-manifestasinya, sehingga 

bangunan itu memenuhi syarat sebagai 

niyasa (simbol) objek konsentrasi 

pemujaan. Pada saat Tuhan Yang Maha Esa 

sudah melinggih di pura tersebut maka umat 

akan dapat memohon anugrah serta 

mendekatkan diri kehadapan-Nya. 

Pelaksanaan piodalan di Pura Agung Mpu 

Kuturan terdapat beberapa tahapan-

tahapannya. 

Tari pendet pemendak merupakan 

salah satu tarian yang sangat dihormati dan 

menjadi bagian penting dalam upacara 

piodalan di Pura Agung Mpu Kuturan. 

Tarian ini menggambarkan persembahan 

yang tulus kepada lingga stana Mpu 

Kuturan, yang memiliki peranan besar 

dalam pengembangan sistem tradisi budaya 

dan agama Hindu di Bali. Mpu Kuturan 

dikenal sebagai sosok yang berjasa dalam 

membangun dan memperkenalkan ajaran-

ajaran Hindu yang hingga kini masih 

menjadi pedoman hidup masyarakat Bali. 

Tarian ini juga menjadi simbol betapa 

pentingnya menjaga dan melestarikan 

ajaran-ajaran agama Hindu, yang telah 

mengakar kuat. Dengan demikian, tari 

pendet pemendak merupakan bentuk rasa 

terima kasih dan pengakuan terhadap jasa-

jasa Mpu Kuturan yang telah membentuk 

tradisi dan budaya Hindu yang hidup hingga 

sekarang. Tari pendet pemendak para 

penarinya biasanya wanita, dengan gerakan 

yang lembut dan anggun, menggambarkan 

persembahan berupa bunga atau sesaji 

sebagai bentuk rasa syukur dan permohonan 

keselamatan. 

2.4 Bentuk Tari Pendet Pemendak 

dalam Upacara Piodalan di Pura 

Agung Mpu Kuturan STAH Negeri 

Mpu Kuturan Singaraja 

Tari pendet pemendak merupakan 

bagian dari seni, pementasan ini adalah 

ekspresi spiritual yang menggambarkan 

suatu keagungan. Setiap gerakan dan irama 

yang ditampilkan memiliki makna yang 

berkaitan erat dengan nilai-nilai keagamaan 

dan budaya. Sebagai bagian dari tradisi 

keagamaan di Bali, seni pertunjukan ini 

menonjolkan keindahan gerak yang lekat 

dengan makna spiritual. Gerakannya yang 

lembut melambangkan penghormatan, 

sekaligus menjadi wujud penyambutan 

dalam prosesi spiritual. Seni tari pada 

umumnya adalah sebuah kesenian dalam 

bentuk pertunjukkan atau performing arts 

yang disuguhkan terhadap penonton atau 

penikmat seni dengan bentuk visualnya 

lebih menekankan aspek estetis dan 

keartisannya. Tari dapat dinikmati melalui 

bentuk visualnya. Namun tidak semua seni 

tari dilakukan hanya untuk pertunjukan saja, 

seperti salah satunya tari pendet pemendak 

yang memiliki makna sakral dan 

dipentaskan saat upacara ngenteg linggih di 

pura agung Mpu Kuturan. 

Tari pendet pemendak dipentaskan 

setelah dua tarian lainnya, yaitu tari baris tri 

murti dan tari rejang saluwang. Dalam setiap 

upacara piodalan, ketiga tarian ini selalu 

ditampilkan secara berurutan, mengikuti 

urutan yang ditetapkan sebagai bagian 

penting rangkaian upacara. Setiap tarian 

memiliki peran yang sangat penting dalam 

proses pelaksanaan piodalan di Pura Agung 

Mpu Kuturan. Tari baris tri murti, dengan 

gerakan yang penuh kekuatan, 

melambangkan penyatuan kekuatan 

spiritual dari tiga aspek utama, sementara 

tari rejang saluwang menggambarkan 

persembahan dan penghormatan. Di sisi 

lain, tari pendet pemendak, yang 

dilaksanakan setelah keduanya, 

memfokuskan pada upacara penyambutan 

dan pemujaan. Jika salah satu dari ketiga 

tarian ini tidak ditampilkan atau 

terlewatkan, maka keseluruhan proses 

upacara akan terasa kurang sempurna dan 

tidak akan berjalan sesuai dengan susunan 

yang telah dirancang, yang dapat 

mempengaruhi keutuhan dari pelaksanaan 

piodalan itu sendiri. Tarian-tarian ini 

dipersembahkan sebagai warisan budaya 

yang dapat dipertontonkan dalam satu 

konteks pementasan. Pada struktur dinamika 

pertunjukan, tari baris tri murti tampil 

pertama kali. Tarian ini dihadirkan sebagai 

simbol penghormatan kepada Ida Bhatara 



36 
 

TIANA, DKK 

Hyang Mpu Kuturan, yang diyakini telah 

berhasil menyatukan berbagai sekte agama 

yang ada di Bali menjadi satu kesatuan 

dalam konsep tri murti. 

Melalui tarian ini, menunjukkan 

penghormatan dan syukur atas peran beliau 

dalam menjaga keharmonisan dan persatuan 

umat di Bali. Sementara, tari pendet 

pemendak dipentaskan tidak hanya menjadi 

sebuah ritual seni, tetapi juga merupakan 

doa dan harapan agar Ida Bhatara dapat 

hadir di tengah umat untuk memberikan 

berkah, keselamatan, dan kesejahteraan. 

Dengan demikian, ketiga tarian ini bukan 

hanya sekedar pertunjukan seni, tetapi juga 

merupakan sebuah penghormatan kepada 

Ida Bhatara Mpu Kuturan dan juga sebagai 

warisan kebudayaan Bali yang telah 

membawa kedamaian dan persatuan di 

antara umatnya. Setiap tarian memiliki 

tempat dan maknanya sendiri dalam 

rangkaian pementasan, sehingga 

menciptakan sebuah perjalanan spiritual. 

Dalam pementasan tarian itu terdapat 

beberapa struktur pendukung seperti waktu 

dan tempat pelaksanaan tari pendet 

pemendak, tata busana tari pendet 

pemendak, serta sarana yang dibawa penari 

yang akan diuraikan sebagai berikut: 

2.4.1 Waktu dan Tempat Pementasan 

Pelaksanaan upacara dewa yadnya 

umat Hindu di Bali, dilakukan dalam 

hitungan tahun yang berdasarkan sasih atau 

candra dan ada juga yang berdasarkan 

pawukon, kemudian itu disebut sebagai 

pujawali sebagai peringatan hari raya. 

Pujawali yang berdasarkan hitungan sasih 

dilaksanakan setiap satu tahun sekali dan 

berdasarkan pawukon setiap 6 bulan atau 

210 hari sekali. Berdasarkan uraian tersebut, 

waktu pelaksanaan tari pendet pemendak ini 

yaitu pada Saniscara Umanis wuku 

Watugunung saat upacara ngenteg linggih 

maupun piodalan di Pura Agung Mpu 

Kuturan. Tarian ini dipentaskan pada 

puncak upacara karena tujuan 

dipentaskannya tarian ini yaitu untuk 

memendak (menjemput) sesuhunan atau Ida 

Sang Hyang Widhi Wasa untuk dapat tedun 

atau turun membersamai pelaksanaan 

upacara ngenteg linggih tersebut. Contoh 

lain adalah seperti tarian Sanghyang hanya 

boleh dipentaskan pada saat kajeng kliwon 

atau hari-hari khusus (Parmajaya, dkk. 

2017: 104). 

 Tempat pertunjukan memiliki peran 

penting dalam seni pertunjukan, tidak hanya 

sebagai ruang fisik, tetapi juga dalam 

menciptakan suasana yang mendukung 

pengalaman penonton. Tempat yang 

nyaman, dengan pencahayaan, dan tata letak 

yang baik, memungkinkan penonton 

menikmati setiap detail pertunjukan dengan 

lebih leluasa dan meresapi emosi yang 

disampaikan. Dengan demikian, kualitas 

tempat pertunjukan sangat mempengaruhi 

pengalaman dan kenyamanan penonton, 

menjadikannya unsur yang tak terpisahkan 

dari keseluruhan seni pertunjukan.  Tari 

pendet pemendak ini dipentaskan di jaba sisi 

pura Agung Mpu Kuturan. Pemilihan 

tempat ini untuk kenyamanan antara penari 

dan penonton. Sehingga segala aspek yang 

terlibat baik penabuh maupun penari dapat 

bergerak dengan leluasa tanpa adanya 

gangguan sekitar. Selain itu ketika tarian ini 

dipentaskan diarea pura dapat memberikan 

makna kesakralan dari tarian ini. 

2.4.2 Tata Busana Tari Pendet Pemendak 

Dalam tari pendet pemendak, busana 

yang dikenakan oleh para penari memiliki 

makna arti dan tak terpisahkan dari esensi 

tarian itu sendiri. Hiasan kepala yang 

dipakai oleh penari biasanya tidak terlalu 

megah, dengan tujuan agar penari dapat 

bergerak dengan luwes dan bebas mengingat 

tarian ini lebih fokus pada spiritualitas. 

Hiasan wajah yang natural menambah kesan 

elegan dan tidak berlebihan, menciptakan 

suasana yang tenang dan khusyuk, sesuai 

dengan tujuan dari tarian yang mengundang 

kehadiran Ida Bhatara. 

Pemilihan pakaian untuk tarian ini 

dipilih dengan sangat hati-hati, dan juga 

menggunakan warna putih sebagai dasar. 

Pemilihan pakaian putih juga disebut dalam 

nyanyian atau gerongnya "mebusana sarwa 

petak" dengan warna putih menganggap itu 

seperti sinar atau penerang. Dalam konteks 

yang lebih dalam, warna putih juga bisa 



TIANA, DKK 37 

 

diartikan sebagai simbol dari kesucian. 

Namun, yang dimaksudkan di sini adalah 

jalan yang terang, jalan yang penuh dengan 

pencerahan. Karena pelaksanaan tarian ini 

dalam konteks persembahyangan atau 

yadnya (ritual suci), pakaian putih menjadi 

simbol dari upaya untuk meningkatkan 

kesucian dan spirit dalam diri. Kemudian 

dalam hiasan di kepalanya juga terdapat 

sesuatu yang seakan menjadi ikonik dalam 

tari pendet pemendak yaitu, bunga pucuk 

bang. Pucuk bang merupakan identitas 

tarian ini, karena ketika melihat tari pendet 

pemendak dan tari rejang saluwang 

pakaiannya hampir sama, hanya saja 

terdapat perbedaan dibagian hiasan kepala. 

Rejang saluwang menggunakan gelungan 

sedangkan pendet pemendak terdapat pucuk 

bang di bagian kepalanya. 

2.4.3 Sarana yang dibawa Tari Pendet 

Pemendak 

Dalam tari pendet pemendak, sarana 

atau properti yang digunakan sangatlah 

penting dalam menggambarkan makna yang 

terkandung dalam tarian tersebut. Salah satu 

properti utama yang dibawa oleh penari 

adalah bokor yang berisikan bunga. Bunga 

yang ada dalam bokor menggambarkan 

keindahan alam dan simbol kesucian, serta 

sebagai lambang penyucian dan pemberian 

berkah yang diharapkan turun ke bumi. 

Properti berupa bokor itu memiliki fungsi 

yang sangat penting, yaitu sebagai tempat 

untuk meletakkan bunga. Fungsi ini pada 

dasarnya serupa dengan tari pendet pada 

umumnya, di mana bunga-bunga tersebut 

menjadi simbol yang sangat kuat dalam 

tradisi. Bunga yang ditaburkan dalam 

prosesi ini bukan hanya sekadar hiasan, 

tetapi juga berperan sebagai simbol untuk 

menyambut kedatangan seseorang yang 

terhormat. Taburan bunga ini dilakukan 

berulang kali, menambah kesan meriah 

dalam setiap langkah. Bunga dipilih sebagai 

sarana karena bunga sudah menjadi bagian 

dari simbol kesucian dalam budaya Bali. 

Bunga dalam bentuk apa pun, selalu hadir 

dalam momen-momen penting yang penuh 

suka cita. Baik itu dalam karangan bunga 

untuk ucapan selamat, atau sekadar dihias 

dalam berbagai upacara adat, bunga selalu 

menjadi pilihan utama untuk mewakili 

perasaan positif. 

2.4.4 Tahapan atau Bagian-Bagian 

Pementasan Tari Pendet Pemendak 

Ketika berbicara struktur atau bagian-

bagian dari tabuh atau iringan gamelannya 

tentunya berbeda lagi yaitu, terdapat 

pengawit (iringan pembuka), pepeson, 

pengrangrang (penutup dalam bagian-

bagian tertentu) kemudian pengawak, 

pengecet dan pekaad. Kenapa terdapat 

bagian pengrangrang, karena dalam struktur 

tabuhnya menggunakan pakem atau style 

khas Bali Selatan. Adapun tahapan 

pementasan tari pendet pemendak yaitu: 

1) Bagian Awal atau Pengawit 

Pada bagian awal atau pengawit dalam 

tari pendet pemendak, suasana yang 

tercipta benar-benar menggambarkan 

semangat dan kegembiraan umat 

dalam menyambut kedatangan Ida 

Bhatara atau Hyang Mpu Kuturan. 

Bagian ini seperti pintu pembuka yang 

penuh energi, terlihat dari bagaimana 

awal tabuh itu dimainkan, yang 

memicu para penonton untuk segera 

melihat penampilan dari tari pendet 

pemendak. Dalam pola permainan 

tabuh yang digunakan pada bagian 

pengawit gending yaitu kawitan atau 

awal permainan tabuh itu dimainkan. 

Pengawit ini memiliki peranan 

penting dalam menyusun struktur dan 

ritme pertunjukan gamelan, sekaligus 

memberikan pemisahan yang jelas 

antara bagian-bagian yang berbeda 

dalam suatu pertunjukan, sehingga 

membangun atmosfer yang harmonis 

dan mengalir dengan baik. Para penari 

dengan gerakan lincah dan penuh 

semangat memperlihatkan rasa 

sukacita mereka. Gamelan pepeson 

yang mengiringi juga sangat 

mendukung suasana ini, dengan irama 

yang cepat dan ritmis, seakan 

memberikan dorongan untuk setiap 

langkah yang diambil oleh penari. Di 

bagian pepeson, penari tidak hanya 

bergerak dengan cepat, tetapi juga 



38 
 

TIANA, DKK 

menunjukkan ekspresi kegembiraan 

yang tulus. Gerakan tangan yang 

lembut namun dinamis, tubuh yang 

bergerak enerjik, semuanya itu 

menggambarkan sambutan yang 

hangat terhadap kedatangan Ida Sang 

Hyang Widhi Wasa yang diyakini 

membawa berkah. Pengawit ini bukan 

sekadar pembukaan tarian, tetapi juga 

sebuah simbol dari penghormatan 

yang besar oleh umat kepada beliau 

sesuhunan. 

2) Bagian Inti atau Pengawak 

Pada struktur iringan tabuh di bagian 

pengawak dari pendet pemendak ini 

terdapat beberapa hal menarik mulai 

dari penggunaan ketukan yang tidak 

biasa dan lain sebagainya. struktur 

dalam bagian pengawak juga 

menggunakan penyalit sama dengan 

yang terdapat pada bagian pengawit, 

keduanya memiliki penyalit sebagai 

elemen penting. Penyalit ini berfungsi 

sebagai jembatan atau transisi yang 

menghubungkan bagian pengawit ke 

pengawak, menciptakan aliran yang 

harmonis dalam keseluruhan 

komposisi. Begitu juga dalam 

perpindahan menuju pengecet, 

penyalit hadir kembali sebagai 

penghubung yang menjaga kelancaran 

transisi tersebut. Namun, yang paling 

menarik dan unik terdapat pada bagian 

pengecet. Pada bagian pengawak tari 

pendet pemendak, selain gerakan 

penari juga terdapat nyanyian dari 

gerong yang semakin memperkaya 

makna tarian. Nyanyian gerong, yang 

merupakan suara harmonis dari 

kelompok penyanyi, memberikan 

dimensi spiritual pada pementasan ini. 

Suara gerong yang melantunkan lagu 

suci mengiringi gerakan penari, 

menciptakan suasana sakral yang 

menghubungkan antara penari dan 

alunan tabuh, sehingga memperkuat 

pesan bahwa Tuhan adalah tamu yang 

sangat mulia, dan sambutan terhadap-

Nya harus dilakukan dengan sepenuh 

hati, jiwa, dan keikhlasan. 

Secara garis besar, lirik nyanyian 

gerong tersebut mengandung pesan 

bahwa Ida Bhatara yang dalam hal ini 

Mpu Kuturan, turun ke bumi untuk 

menyaksikan piodalan yang sedang 

berlangsung. Lirik ini juga 

menyampaikan bahwa umat beliau 

dengan sepenuh hati bersedia 

mempersembahkan yadnya sebagai 

bentuk rasa bhakti dan penghormatan 

yang mendalam. Selain itu, lirik 

tersebut menggambarkan bagaimana 

Mpu Kuturan turun dengan 

mengenakan pakaian serba putih, 

simbol kesucian dan kemuliaan 

beliau. Ada pula deskripsi yang 

mengungkapkan tentang gerakan tari 

yang lemah lembut, bagaikan bidadari 

yang menggambarkan keselarasan dan 

keanggunan dalam setiap gerakan 

penari. Di bagian akhir lirik, terdapat 

gambaran tentang jari jemari penari 

yang bergerak dan bersikap 

panganjali, yang melambangkan 

penghormatan dan doa yang 

disampaikan dengan penuh rasa 

hormat kepada Mpu Kuturan. Tarian 

dalam bagian pengawak tampak pada 

gambar berikut ini. 

 

 
Gambar 1 Penari dengan gerakan pada 

bagian pengawak 

Sumber: Sadhu Putra, 2025 

 

3) Bagian Akhir atau Pekaad 

Akhir pementasan tari pendet 

pemendak ditandai dengan gerakan 

yang lebih halus, seiring dengan irama 

gamelan yang lebih tenang namun 



TIANA, DKK 39 

 

mulai lebih cepat. Bagian ini terdapat 

pola neruktuk dalam tariannya yaitu 

pola yang terdapat pada model tari 

palegongan, pelegongan merupakan 

style khas Bali selatan yang 

menggunakan instrument gamelan 

gong laras pelog hampir sama dengan 

Bali utara hanya saja dalam style khas 

Bali Selatan menggunakan gender 

rambat yaitu gamelan dengan 

menggunakan dua alat pemukul. 

Gerakan neruktuk ini ditandai dengan 

gerakan menggelengkan kepala ke 

samping kiri atau kanan, seolah-olah 

penari sedang mengayunkan 

kepalanya dengan lembut, 

memberikan nuansa yang tenang. Pola 

gerak neruktuk ini tidak hanya terbatas 

pada visual, tetapi juga memiliki 

keselarasan dengan pola tabuh yang 

mengiringinya. Tarian dalam bagian 

pengecet tampak pada gambar berikut 

ini: 

 

 
Gambar 2 Gerakan tari pada bagian 

pengecet 

Sumber: Sadhu Putra, 2025 

 

2.5 Fungsi Tari Pendet Pemendak dalam 

Upacara Piodalan di Pura Agung 

Mpu Kuturan 

Tari pendet pemendak bukan hanya 

karya seni yang indah, tetapi juga sarana 

untuk menyampaikan rasa syukur dan 

penghormatan kepada sesuhunan di STAHN 

Mpu Kuturan Singaraja. Selain itu, tari ini 

juga menjadi ekspresi budaya, menunjukkan 

nilai-nilai dan pandangan hidup masyarakat. 

Melestarikan tari tradisional sangat penting 

untuk menjaga identitas bangsa, sejarah, dan 

tradisi yang telah ada. Tari ini juga akan 

menjadi jembatan antar generasi atau 

angkatan di Kampus STAHN Mpu Kuturan 

Singaraja khususnya bagi mahasiswa yang 

meminati bidang kesenian tari. Maka dari 

itu, penting untuk menjaga esensi tari 

sebagai pelestarian budaya, dengan 

mengajarkan generasi muda untuk 

memahami sejarah dan nilai-nilai yang 

terkandung dalam gerakannya. Adapun 

fungsi tari pendet pemendak dalam upacara 

piodalan sebagai berikut: 

2.5.1 Fungsi Sosial 

Sebagai mahluk sosial, manusia 

senantiasa hidup berdampingan dengan 

manusia lainnya. Seorang individu tidak 

dapat merealisasikan potensi hanya dengan 

dirinya sendiri. (Herimanto dan 

Winarno, 2010:44-45). Contoh konkret dari 

fungsi sosial ini dapat dilihat dalam tari 

pendet pemendak, yang memegang peranan 

penting dalam masyarakat Bali. Sebagai 

tarian yang terkait dengan upacara 

keagamaan, tari pendet pemendak tidak 

hanya berfungsi sebagai ekspresi artistik, 

tetapi juga sebagai alat untuk mempererat 

hubungan sosial dalam komunitas. fungsi 

sosial dari pendet pemendak ini mungkin 

tidak langsung terlihat, namun ketika 

berbicara tentang pementasan kesenian, kita 

harus memahami bahwa ini lebih dari 

sekadar sebuah persembahan. Kesenian ini 

memiliki tujuan yang lebih mendalam 

sebagai "angawe kalanguan" yaitu untuk 

menciptakan sebuah pengalaman yang bisa 

membuat orang terkesima dan takjub. 

Pementasan ini bukan hanya untuk sekadar 

ditonton, tetapi juga untuk mengundang 

orang hadir dalam upacara. Kesenian yang 

kami hadirkan ini memiliki dampak yang 

lebih besar dari sekadar hiburan. 

2.5.2 Fungsi Pelestarian Budaya 

Koentjaraningrat (2009:146) 

menjelaskan bahwa kata kebudayaan 

berasal dari bahasa Sansekerta buddhayah, 

bentuk jamak dari buddhi yang berarti 

"budi" atau "akal". Dengan demikian, 

kebudayaan merujuk pada hal-hal yang 

berkaitan dengan akal. Secara bersamaan, 

budaya juga merupakan hasil dari 



40 
 

TIANA, DKK 

kreativitas, inisiatif, dan perasaan. 

Pelestarian budaya bertujuan untuk menjaga 

warisan leluhur agar nilai-nilai luhur tetap 

terjaga. Tari pendet pemendak juga 

berfungsi sebagai sarana untuk menjaga 

kelestarian budaya. Di tengah arus 

modernisasi yang membawa banyak 

perubahan, tarian ini menjadi cara untuk 

memastikan nilai-nilai budaya Bali tetap 

terjaga.  

Dalam konteks tari pendet pemendak, 

unsur pelestarian budaya yang paling 

terlihat adalah penghormatan terhadap 

kehadiran dan ajaran-ajaran beliau. 

Penghormatan ini divisualisasikan melalui 

bentuk tari, yang menjadi salah satu cara 

untuk mengenang dan melestarikan nilai-

nilai luhur yang beliau ajarkan. Melalui 

tarian ini, kita dapat lebih mudah merasakan 

kebesaran dan kekuatan beliau, yang dapat 

memudahkan kita dalam memahami dan 

menghargai kultur-kultur yang ada 

sekarang. Seni tari menjadi media yang 

sangat efektif untuk mentransformasikan 

makna-makna dalam ajaran budaya menjadi 

sesuatu yang lebih mudah dicerna oleh 

masyarakat, baik yang baru mengenal tradisi 

maupun yang sudah lama. Dengan 

demikian, pelestarian budaya tidak hanya 

sebatas pada upacara atau ritual, tetapi juga 

melalui seni yang terus hidup dan 

berkembang dalam setiap generasi. 

2.5.3 Fungsi Keagamaan 

Fungsi keagamaan berkaitan dengan 

peran agama dalam kehidupan individu dan 

masyarakat, agama memberikan panduan, 

dan arah yang jelas tentang keberadaan 

manusia dan alam semesta. Tari pendet 

pemendak dalam fungsi keagamaan terlihat 

jelas, karena tarian ini bukan hanya sekadar 

pertunjukan seni, tetapi juga bentuk 

penghormatan dan doa kepada Ida Sang 

Hyang Widhi. Seni tidak dapat dipisahkan 

atau ditiadakan dalam ritual keagaamaan, 

karena pentas seni merupakan pentas agama 

yang mengandung ajaran satyam 

(kebenaran), siwan (kesucian), dan 

sundaram (keindahan) yaitu proses 

pemahaman weda (Yudabakti & Wiria. 

2007: 33). Tarian ini berfungsi sebagai 

sarana untuk mengungkapkan rasa syukur 

dan memohon berkah. Tari pendet 

pemendak memperkuat spiritualitas dan 

meningkatkan nilai religius khususnya 

masyarakat STAHN Mpu Kuturan 

Singaraja. Setiap gerakannya 

mencerminkan ketaatan serta penghormatan 

kepada Tuhan. Menurut Kamus Besar 

Bahasa Indonesia (Tim Prima Pena, 2011) 

religi adalah kepercayaan terhadap kekuatan 

gaib yang mempengaruhi manusia, 

termasuk kepercayaan agama seperti 

animisme dan dinamisme, yang masih 

sangat kuat dalam banyak tradisi, termasuk 

praktik keagamaan Bali. 

2.6 Makna Tarian Pendet Pemendak 

Tari pendet pemendak seperti halnya 

seni tari pada umumnya, bukan hanya 

sekadar serangkaian gerakan tubuh, tetapi 

juga mengandung simbolisme dan makna 

spiritual yang kuat. Tarian ini, seperti 

banyak tarian tradisional lainnya, tidak 

hanya menggambarkan penghormatan, 

tetapi juga berfungsi sebagai sarana untuk 

mencapai keseimbangan spiritual dalam 

kehidupan sehari-hari. Gerakan-gerakan 

yang diiringi tabuh dan gerong atau 

nyanyian tradisional menyampaikan pesan 

tentang kesatuan alam semesta dan peran 

manusia sebagai bagian dari ciptaan yang 

lebih besar. Makna yang terkandung dalam 

tari pendet pemendak sangat kaya dan 

mencerminkan berbagai dimensi kehidupan. 

Adapun makna yang terkandung dalam 

tarian pendet pemendak dapat diuraikan 

sebagai berikut: 

2.6.1 Makna Filosofi 

Pelaksanaan tari pendet pemendak 

tidak dapat dipisahkan dari makna filosofi 

yang terkandung di dalamnya. Setiap 

gerakan, iringan tabuh, dan gerong atau 

nyanyian tradisional dalam pementasan 

tarian ini memiliki simbolisme. Dengan 

demikian, tarian ini menjadi simbol dari 

kesatuan antara manusia, alam, dan Tuhan, 

serta sebuah upaya untuk mencapai 

keharmonisan dan keseimbangan dalam 

hidup. filosofi pendet pemendak 

menggambarkan sebuah tindakan spiritual, 

di mana kata "pemendak" memiliki arti 



TIANA, DKK 41 

 

menjemput, baik itu Ida Nak Lingsir 

(pendeta suci) maupun Ida Bhatara. 

Pemendak bukan sekadar menyambut dalam 

pengertian fisik, melainkan juga sebagai 

penghormatan terhadap keberadaan energi 

suci yang hadir. Dalam konteks ini, Ida Mpu 

Kuturan dianggap sebagai sosok yang 

sangat dihormati, baik sebagai sesuhunan 

maupun sebagai seorang pendeta yang 

sudah lingsir (tua). Beliau dihormati bukan 

hanya karena status spiritualnya, tetapi juga 

karena kebijaksanaan, pengetahuan, dan 

ajaran-ajaran yang beliau wariskan kepada 

masyarakat Bali. Di Bali menjemput orang 

tua merupakan adab yang mengajarkan kita 

untuk selalu menghormati mereka. 

Penghormatan terhadap orang tua, terutama 

mereka yang lebih tua dalam hal 

pengetahuan dan pengalaman hidup, adalah 

nilai yang sangat dijunjung tinggi di Bali, 

dan hal ini tercermin dalam berbagai ritual 

adat, termasuk dalam tarian pendet 

pemendak. Tarian ini merupakan sarana 

untuk menghormati dan mengenang Mpu 

Kuturan sebagai sosok yang telah 

memberikan kontribusi besar dalam 

membangun peradaban Bali. Mpu Kuturan 

dihormati dalam tarian ini sebagai wujud 

rasa terima kasih atas jasa-jasanya yang 

telah membentuk struktur sosial, budaya, 

dan spiritual Bali yang kita kenal sekarang. 

2.6.2 Makna Estetika 

Nilai estetis dalam gerak tari merujuk 

pada kemampuan gerakan untuk 

menimbulkan pengalaman estetis. Dalam 

konteks tari, estetis tidak hanya terbatas 

pada elemen seperti pakaian, warna, 

keindahan gerak, kostum, atau musik 

pengiring. Junaedi (2017: 28) menjelaskan 

bahwa estetika berkaitan dengan struktur 

seni rupa yang dibagi dalam unsuru desain, 

prinsip desain, dan asas desain. Unsur desain 

terdiri dari garis, bangun, tekstur, warna, 

intensitas, ruang dan waktu. Nilai estetika 

dalam tari pendet pemendak 

menggabungkan keindahan dengan konteks 

budaya dan spiritualnya, menciptakan 

pengalaman artistik yang unik dan 

bermakna. Keindahan atau pengalaman 

estetis dapat berbeda-beda bagi setiap orang. 

Tidak terkecuali juga dalam agama hindu 

yaitu, memandang estetika adalah hal yang 

pada dasarnya berperspektif tentang 

keindahan yang mengacu pada etika hindu. 

(Djelantik, 1995: 5). Estetika Hindu pada 

intinya merupakan cara pandang mengenai 

rasa keindahan (lango) yang diikat oleh 

nilai-nilai agama Hindu yang didasarkan 

atas ajaran-ajaran kitab suci weda. 

2.6.3 Makna Simbolis 

Pelaksanaan tari pendet pemendak 

berkaitan dengan Dewa Yadnya yaitu 

pemujaan kepada Tuhan atau Ida Sang 

Hyang Widhi. Dalam agama Hindu terdapat 

ajaran yang meminta umatnya untuk selalu 

membangun hubungan yang seimbang atau 

harmonis. Tari pendet pemendak ini 

menjadi salah satu simbol dalam ajaran 

tersebut untuk dapat menghubungkan 

manusia dengan Tuhan sehingga tercipta 

sebuah keseimbangan atau keharmonisan. 

Tari pendet pemendak tidak hanya sekadar 

gerakan tubuh yang diiringi tabuh. Tari ini 

memiliki makna, terutama dalam konteks 

pemujaan kepada Tuhan atau Ida Sang 

Hyang Widhi. Tetapi juga merupakan sarana 

untuk mempererat hubungan antara umat 

manusia dengan Tuhan. Dalam ajaran 

agama Hindu, hubungan yang harmonis dan 

seimbang antara manusia dengan Tuhan, 

sesama umat manusia, serta alam, adalah 

prinsip yang sangat ditekankan. Melalui tari 

ini, umat Hindu diingatkan untuk selalu 

menjaga keseimbangan antara kehidupan 

spiritual dan duniawi. 

Rangkaian gerak tari pendet 

pemendak mengadopsi beberapa macam 

gerakan, sehingga menjadi suatu gabungan 

gerak yang representatif. Pembabakan 

dalam tari ini terdiri dari empat bagian 

diantaranya, pepeson, pengawak, pengecet 

dan pekaad. Pada bagian pepeson 

merupakan bagian pembuka, penari 

memasuki panggung dengan membawa 

properti berupa bokor. Bagian pengawak 

merupakan bagian pertengahan yang 

menyajikan gerakan-gerakan dengan tempo 

sedang. Pada bagian pengecet menyajikan 

representasi penyambutan secara simbolis 

disertai dengan nyanyian atau gerong. Pada 



42 
 

TIANA, DKK 

bagian pekaad adalah bagian akhir yang 

menyajikan gerakan menabur bunga. Bagian 

pekaad adalah bagian penutup yang 

menyajikan gerak-gerak penari akan 

mengakhiri tarian (Suyasa, 2023: 53). 

 

III. SIMPULAN 

Bentuk tari pendet pemendak dalam 

upacara piodalan di Pura Agung Mpu 

Kuturan STAH Negeri Mpu Kuturan 

Singaraja dapat diuraikan dari segi struktur 

tari pendet pemendak yang terdiri dari waktu 

pelaksanaan tari pendet pemendak ini yaitu 

saat piodalan di Pura Agung Mpu Kuturan 

dan tempat pementasan tari pendet 

pemendak dilaksanakan di jaba pura agar 

lebih leluasa para penari bergerak, tata 

busana tari pendet pemendak menggunakan 

pakaian serba putih yang melambangkan 

kesucian serta menggunakan hiasan bunga 

pucuk bang sebagai ikon dari tari ini, dan 

sarana yang dibawa tari pendet pemendak 

yaitu berupa bokor sebagai tempat bunga. 

Tahapan atau bagian-bagian tari pendet 

pemendak terdiri dari bagian awal atau 

pengawit yang ditandai dengan gerakan 

lincah dan cepat dari penari untuk 

mengawali pementasan, selanjutnya bagian 

inti atau pengawak yang ditandai dengan 

gerakan lembut dari penari serta terdapat 

gerong yang mengiringi tarian pada bagian 

ini, kemudian bagian akhir atau pekaad yang 

ditandai dengan gerakan neruktuk yaitu 

penari menggelengkan kepalanya ke 

samping kiri dan kanan. 

Pementasan tari pendet pemendak 

pada upacara piodalan di Pura Agung Mpu 

Kuturan ini memiliki beberapa fungsi yaitu: 

a) Fungsi sosial tari pendet pemendak yaitu 

kebersamaan yang muncul saat pementasan 

tari berlangsung sehingga menambah 

keakraban antar masyarakat kampus. b) 

Fungsi pelestarian budaya dari tari pendet 

pemendak yaitu sebagai sebuah kesenian 

baru dengan ciri khas tersendiri serta 

dilakukan secara terus-menerus agar tidak 

punah. c) Fungsi keagamaan dari tari pendet 

pemendak ini yaitu tarian ini tidak hanya 

sebagai sebuah pertunjukan saja namun 

sebagai salah satu wujud penghormatan 

kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa untuk 

turut serta menyaksikan upacara piodalan 

yang sedang berlangsung. 

Makna yang terkandung dalam 

pementasan tari pendet pemendak ini yaitu 

sebagai berikut: a) Makna filosofi tari 

pendet pemendak ini dapat dilihat dari 

gerakan, iringan tabuh, serta gerong atau 

nyanyian yang mengiringi pementasan 

memiliki banyak makna. b) Makna estetika 

dari tari pendet pemendak ini yaitu dengan 

menggabungkan keindahan dengan konteks 

budaya dan spiritualnya menjadikan sebuah 

pengalaman yang unik dan bermakna. c) 

Makna simbolik tari pendet pemendak ini 

yaitu rangkaian gerakan pada pementasan 

tari pendet pemendak ini menjadi sebuah 

simbol yang menarik 

 

DAFTAR   PUSTAKA 

 

Adnyana, I. W. W., Kiriana, I. N., & 

Dharmawan, I. M. (2020). Tradisi 

Magayot Dalam Upacara Ngenteg 

Linggih Di Pura Dalem Mawospahit 

Banjar Tibubeneng Kuta Utara 

Kabupaten Badung (Perspektif 

Pendidikan Agama 

Hindu). Upadhyaya: Jurnal 

Penelitian Pendidikan Agama, 1(2), 

123-129. 

Djelantik, A. A. M. (1990). Pengantar Dasar 

Ilmu Estetika Jilid I. Sekolah Tinggi 

Seni Indonesia Denpasar. 

Djelantik, A.A.M. 1999. Estetika Sebuah 

Pengantar. Bandung: Masyarakat Seni 

Pertunjukan.Indonesia bekerjasama 

dengan Arti. Hamidi, 2004. Metode 

penelitian Kualitatif.Jakarta. PT. 

Bumi Aksara. 

Herimanto, & Winarno. Ilmu Sosial dan 

Budaya Dasar. (2010). Jakarta: Bumi 

Aksara. Hurlock, E.B. (1980). 

Developmental Psichology: A Life 

Span Approach (Fifth Eddition) Alih 

Bahasa (1997). Jakarta: Erlangga. 

Junaedi, Deni. 2017. Estetika: Jalinan 

Subjek, Objek, dan Nilai. Yogyakarta: 

ArtCiv. 



TIANA, DKK 43 

 

Koentjaraningrat. (1987). Kebudayaan, 

Mentalitet dan pembangunan,. 

Jakarta: PT. Gramedia 

Punia, I. W. 2007. Mengapa? Tradisi dan 

Upacara Hindu. Surabaya: Paramita. 

Parmajaya, I. P. G, dkk (2017). Seni Seni 

Sakral Di Bali. Singaraja: P3M 

STAHN Mpu Kuturan Singaraja 

Suyasa, Made Dharma Susena. 2023. The 

Lexicons And Formation Found in 

Trunajaya Dance. Prasi: Jurnal 

Bahasa, Seni, dan Pengajarannya, 

18(1) 

Valentina, N. P. A. V., Mudiasih, N. W., & 

Iriani, N. W. (2023). Pembelajaran 

Tari Pendet Pemendak Puspa Hredaya 

Menggunakan Metode Penguatan 

Dasar Tari Di Smp Swastika 

Kapal. Pensi: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Seni, 3(1), 1-8. 

Yudabakti, I. M., & Watra, I. W. (2007). 

Filsafat Seni Sakral Dalam 

Kebudayaan Bali. Surabaya: Paramita 


	I. PENDAHULUAN
	II. PEMBAHASAN
	2.1 Sejarah Kampus STAHN Mpu Kuturan Singaraja
	2.2 Sejarah Pura Agung Mpu Kuturan
	2.3 Tari Pendet Pemendak dalam Piodalan Pura Agung Mpu Kuturan
	2.4 Bentuk Tari Pendet Pemendak dalam Upacara Piodalan di Pura Agung Mpu Kuturan STAH Negeri Mpu Kuturan Singaraja
	2.4.1 Waktu dan Tempat Pementasan
	2.4.2 Tata Busana Tari Pendet Pemendak
	2.4.3 Sarana yang dibawa Tari Pendet Pemendak
	2.4.4 Tahapan atau Bagian-Bagian Pementasan Tari Pendet Pemendak

	2.5 Fungsi Tari Pendet Pemendak dalam Upacara Piodalan di Pura Agung Mpu Kuturan
	2.5.1 Fungsi Sosial
	2.5.2 Fungsi Pelestarian Budaya
	2.5.3 Fungsi Keagamaan

	2.6 Makna Tarian Pendet Pemendak
	2.6.1 Makna Filosofi
	2.6.2 Makna Estetika
	2.6.3 Makna Simbolis


	III. SIMPULAN
	DAFTAR   PUSTAKA

